

## نهايةالعالم

محمد متولى الشعراوي

رئيس مجلس الإدارة :

أبراهسيم سعده

بسر مد به را معمر مرار عبم الم مده به را معمر الم مرده و به مده و مده و

محرترلي (راوي

الاخسراج الضئى

عبد الكريم محمود

الغلاف بريشة

الفنان : سيد عبدالفتاح

## النصـل الأول



### المتغير والثابت

الحديث عن نهاية العالم أخذ اهتهاما من العلهاء ، ومن الدجالين والمشعوذين وغيرهم ، كل واحد منهم يحاول أن يتنبأ . . باليوم أو الوقت الذي سينتهى فيه العالم الذي نعيش فيه . وكل النظريات العلمية التي قيلت أو التي تقال ، أساسها

التخمين والظن وليس العلم ، ذلك لأن العلم البشرى - بطاقته المحدودة - لايمكن أن يصل إلى يقين حول هذا الموضوع ، فعلم الفضاء مازال كطفل يجبو . وإذا كانت آخر الاكتشافات التي وصلت اليها البشرية ، تقول أن هناك نجوما وشموسا أبعد عن الأرض بمليون سنة ضوئية أو أكثر ، فإن ما نعلمه أقل القليل بالنسبة لما نجهله في هذا الكون الفسيح . .

لقد أخبرنا الله سبحانه وتعالى فى القرآن الكريم أن السهاء هى كل مافوقنا . . فمعنى السهاء هو ما يظلك من فوقك ، والله تبارك وتعالى يقول :

## ﴿ وَٱللَّهُ مَآءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾

(الآية ٤٧ سورة الذاريات)

والاتساع هنا بالنسبة للسهاء هو اتساع بقدرات الله وليس بقدرة البشر ، ولذلك كلها اعتقد العلهاء أنهم وصلوا إلى نهاية ، وجدوا كشفا جديدا يتعارض مع ما أعلنوه يفتح لهم آفاقا جديدة ، وتتغير النظريات كل عدة شهور ، تثبت لهؤلاء أنهم ظنوا فقط أنهم وصلوا إلى الحقيقة ، ولكنهم لم يصلوا إلى شيء .

فإذا مانظرنا إلى العرافين والدجالين وجدنا أنهم في كل عام أو عدة أعوام يتنبأون أن نهاية العالم ستحدث في يوم كذا!! والعجيب أن عددا كبيرا من الناس يصدقهم . رغم أنهم لايستندون إلى علم .

لقد حدث فی أمریكا أن تنبأ أحد الدجالین بأن العالم سینتهی یوم كذا ، فصدقه الناس وتركوا منازلهم وصعدوا إلى أعلى الجبال ظنا منهم أنها تنجیهم ، وطبعا مر الیوم ولم يحدث شيء ، وعرف الناس أنهم خدعوا .

وهناك عشرات العرافين من الهنود والسيخ وغيرهم ، يعطون نبوءات عجيبة عن نهاية العالم كلها خاطئة ، لاتقوم على علم ولاعلى فهم ، وإنما هي مجرد شعوذة يقصد منها كسب المال . . ذلك أن موعد نهاية العالم لا يعلمه إلا الله سبحانه وتعالى . . لأن له موعدا حدده الله جل جلاله ، ولم يطلع عليه أحدا حتى أقرب ملائكته .

وقبل أن نبدأ الحديث لابد أن نتكلم عن الثابت والمتغير . .

فالثابت هو الكون الذى خلقه الله سبحانه وتعالى من أجل الانسان. لقد جعل الله هذا الكون الفسيح من سهاء وأرض وما بينها مسخراً من أجل الانسان يؤدى مهمته كها أرادها الله بنظام ثابت لا يتغير، أما الانسان الذى خُلِقَ من أجله الكون.. فهو الذى يتغير..

إن الانسان يتغير من قوة إلى ضعف ، ومن صحة إلى مرض ، ومن قوة إلى عجز ، ومن حياة إلى موت ، ومن عقل

فالمتغيرات كثيرة في حياة الناس من حال إلى حال . . بخلاف الكون الذي من طبيعته الثبات وعدم التغير .

اننا اذا لاحظنا التغير الذي يعترى الإنسان نجده يتم بقانون لانعرفه ، فانتقال الانسان من الصحة إلى المرض ، أو من الحياة إلى الموت ، وهي أشياء ليست لها عمومية الحدث ، بمعنى أننا لا نستطيع أن نحدد متى ينتقل الإنسان من الصحة إلى المرض ، ولو عرفنا تحديده وقوانينه ربما استطعنا أن نمنعه ونتحكم فيه ، وهو قانون غائب عنا برغم كل ما يقوله العلماء ، فإصابة الإنسان مثلا بجلطة في المخ أو ذبحة صدرية أو غير ذلك ، لم يستطع الطب أن يصل فيه إلا إلى قانون الاحتمال الذي يقوم على أساس الاحصاءات التي قد تعطينا بعض الاحتمالات ، ولكنها مجرد ظن لايستند إلى حقيقة علمية .

كذلك انتقال الإنسان مثلا من الغنى إلى الفقر ، أو من الفقر إلى الغنى ليس له قانون نعرفه ، وكذلك كل المتغيرات التى تحدث فى حياتنا . والإنسان ـ أيضا ـ لا يعرف متى يفارق الدنيا ، قد يكون فى أتم الصحة ويسقط ميتا فى لحظة ، وقد . يكون الإنسان مريضا ويعيش سنوات طويلة .

ولكِن لماذا كان الانسان هو المتغير، بينها جميع ما خُلِقَ له قوانينه ثابتة لاتتغير؟ والجواب على ذلك أن هذا الكون خُلِق للإنسان ليعطيه مقومات حياته، وأنه لم يخلق لجيل واحد يستقبله ثم ينتهى بإنتهائه، بل هو مخلوق لأجيال من البشر

حتى يوم القيامة ، ولذلك هو يستقبل جيلا بعد جيل بنفس العطاء وبنفس القوانين .

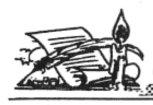
إن الأرض منذ عهد آدم وحتى الآن إذا وضعت فيها الحب وسقيته بالماء واعتنيت به ، وخلصته من الآفات التي قد تصيبه أعطتك الثمر ، ومنذ عهد آدم إلى الآن لم ترفض الأرض أن تعطى كل جيل من ثهارها ، ولا هي قالت سأعطى الثهار لهذا الجيل وأمنعه عن الجيل الذي بعده .

والشمس منذ عهد آدم حتى الآن تشرق بمقاييس ثابتة وتغرب بمقاييس ثابتة . فلم نعرف أنها أعطت أشعتها لجيل والمتنعت أن تعطيها لجيل آخر ، وكذلك المطر والهواء وغير ذلك من مقومات الحياة . . انها تعطى كل الأحيال ، لم تتخلف عن ذلك قط . يدل ذلك على قول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَدَّمُ رِجُسَبَانٍ ﴾ (الآية ٥ سورة الرحن)

(أي بحساب دقيق . . لا يختل ثانية ولايتغير)

إذن هناك في الكون مخلوق ومخلوق له . . المخلوق الذي خلقت له الأشياء «وهو الانسان» نراه يتغير ويتبدل من حال إلى حال وهذا واقع نشاهده ، إنه يتغير وذاته باقية . . أي وهو على قيد الحياة إلى أحوال متعددة ، ثم بعد ذلك يتغير بفناء ذاته عند الموت . . وهذا التغير الذي يمر به الإنسان ـ سواء في حياته أو بعد موته ـ ليس له حدود ولا مواقيت ، ولا مواقف ولا أسباب ، إنها قوانين غائبة عنا .



## الانسان .. وقوانين المتغيرات

إن الإنسان في حياته يتغير كل يوم ، يخضع لقوانين لا نعلم عنها شيئا ، فهو في حالة اليقظة له قانون ، وفي حالة النوم له قانون آخر لا نعرفه ، ولذلك عندما ينام الإنسان يرى أشياء لا تخضع للعقل . يرى أنه يتكلم مع أشخاص انتقلوا إلى رحمة الله منذ فترة طويلة ، أو يسقط من فوق جبل فلا يصاب بسوء ، أو أنه يذهب إلى آخر الدنيا ويعود في دقائق معدودة . وهو يرى وعيناه مغمضتان ، ويمشى وقدماه فوق السرير لاتتحركان ، ويتكلم ولسانه ثابت لايتحرك ، ويرى أنه يعذب أو ينعم .

إن كل هذا يحدث في لحظة واحدة . . انتقال الإنسان من قانون اليقظة إلى قانون النوم ربما يحدث في أقل من دقيقة . وهذا يجعلنا نعرف أن انتقال الإنسان من قانون إلى قانون غتلف تماما ، هو عملية سهلة على الله سبحانه وتعالى . . وإذا قرأنا القرآن الكريم . . نجد أن الحق تبارك وتعالى يقول :

فانتقال الإنسان من اليقظة إلى النوم . . يشبه انتقاله من الحياة الى الموت . . ورغم هذا التشابه . . فإن القوانين مختلفة . فالنائم ترد روحه إلى جسده عندما يستيقظ ، والذي يُتَوفَى لاترد روحه إلى جسده إلا يوم القيامة . . ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول :

«والذى نفسى بيده إنكم لتموتن كما تنامون ولتبعثن كما تستيقظون ولتحاسبن بما تعملون . ولتجزون بالأحسان إحسانا . . وبالسوء سوءا . وأنها لجنة أبدا أو لنار أبدا» .

والذي يموت يرى ساعة الاحتضار ما لايراه الانسان ساعة النوم . . فهو يرى الملائكة ويرى كل ماهو غيب عنه ، ويعرف مصيره إلى الجنة أو إلى النار .

هذا الانتقال من قانون إلى قانون ، يتم دون أن يعرف أحد من البشر الكيفية التي يتم بها . إن هذا تغير من حال إلى حال ، ثم عودة إلى الحال الأول . . كلها قوانين غائبة عنا رغم أنها تقع علينا وتؤثر فينا !

وإذا نظرنا إلى الكون كله . نجد أن الكون يدار بما يفيدنا ، ولكننا لانعرف كيف يدار ، فالمطر مثلا يشرب من مائه كل من في الأرض ، وهو أساس الحياة . . مصداقا لقوله تبارك وتعالى

## ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِكُلُّ ثَنَّ الْحَاجَةِ ﴾

(من الآية ٣٠ سورة الأنبياء)

ولقد عاش الانسان فترة طويلة . . لا يعرف شيئا عن المطر

ولا يدرى كيف يتم البخر من البحار ، ثم يتكثف الماء في طبقات الجو العليا ، ثم ينزل مطرا ، هل عدم علم الإنسان بكيفية نزول المطر منعه من الاستفادة منه في الرى والشرب وغير ذلك ؟ لا . . وحتى يومنا هذا لا فرق بين الذى يعرف كيف ينزل المطر ، وبين الذى لا يعرف في الانتفاع بالماء في الكون ، قليل من أولئك يعلمون ، وكثير أولئك الذين لا يعلمون ، وكثير أولئك الذين لا يعلمون ، وكذلك الشمس لا يعلمون ، وكذلك الشمس والهواء والأرض . علمت أسرارها وقوانينها أو لم تعلم . . فإنك تستفيد منها .

العلماء أجهدوا أنفسهم فى البحث عن أسرار الكون . . وشاء الله سبحانه وتعالى أن يكشف لهم من أسرار الكون . . مايزيد علمهم بما أودع الله فى كونه من قوانين .

وهذه القوانين جعلت الحياة أكثر سهولة بالنسبة للإنسان قللت مما كان يبذله من جهد ، فبعد أن كان الإنسان يذهب إلى البئر ليشرب . أصبح الآن يجد الماء في بيته ، وبمجرد إدارة مفتاح الصنبور تجد الماء أمامك . . هذه ارتقاءات في الاستخدام ولكنها لم توجد الشيء المستخدم .



## العقل واكتشافات الكون

الجاذبية مثلا أدت عملها منذ أن خلق الله سبحانه وتعالى الكون ، ولم يعرفها الإنسان إلا متأخرا ، ولكنها كانت تؤدى دورها . . نقل الأثير للأصوات مثلا وغير ذلك ، كلها تخدم الإنسان دون أن يعرفها أو يعرف قوانينها .

ولكى نقرب هذه الصورة إلى الأذهان نقول أنك أذا جئت بإنسان أمى . . وقلت له إذا أردت ضوء الكهرباء لتضىء هذا المكان . . اضغط على هذا المفتاح ، وإذا أردت أن تشاهد برامج التليفزيون أدر هذا المفتاح . . هل حال جهل هذا الأمى دون انتفاعه بضوء الكهرباء أو مشاهدة التليفزيون أيكل ، فهو كلما احتاج إلى ضوء ضغط على مفتاح الإضاءة . وكلما أراد مشاهدة برامج التليفزيون أدار المفتاح .

إذن فعدم علمه بأسرار الكهرباء وقوانينها ، أو أسرار نقل برامج التليفزيون وكيف يتم نقلها لم يمنعه من أن يستفيد منها وأن يستخدمها .

وكذلك كان الكون وسيظل ، وكلما بحث العقل البشرى ، وكشف الله له من آياته في الكون . . ارتقى البشر في الانتفاع والنفع .

إنّ الأشياء التي كانت تتطلب مجهودا شاقا وزمنا كبيرا . . تتم الآن بمجهود قليل وفي زمن أقل ، والذي كان يحمل أردبا من الحبوب على ظهره ويعانى الكثير من نقله من مكان الى آخر. تلاشت هذه المعاناة باكتشاف العجلة ، ثم مالبثت أن تطورت حتى كانت هناك مركبات تجر باليد . ثم ارتقى العلم إلى ما نحن فيه من اختراعات حديثة . . اختصرت الزمن . وقللت من المشقة ، وأراحت الانسان .

ولكن هل هذه الاختراعات ، وهذا التقدم العلمى استطاع أن يوجد مادة لم تكن موجودة فى الأرض ؟ . بالطبع لا . . فالله سبحانه وتعالى هو الموجد لكل ما فى الكون . . منذ بداية الخلق حتى يوم القيامة . . وكلما ارتقى البشر فى حضاراتهم عرفوا من آيات الله فى الكون ما يعطيهم حياة أكثر ترفا . والله تبارك وتعالى يقول :

## ﴿ هُوَالَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾

(من الآية ٢٩ سورة البقرة)

قدرة الخالق في إعجاز الخلق نراها كل يوم . . ومها تقدم الإنسان في العلم وتطور عقله ، أعطاه الله وكشف له من الأسرار ما كان غيبا عنه ، فإنه لايخلق شيئا جديداً ولا يصنع شيئا إلا من موجود ، ومع أن هناك أشياء يعتقد بعض الناس أن الإنسان قام بالإسهام فيها . مثل الزرع مثلا وتحسين النوع ، والاكتشافات الجديدة التي دخلت في خدمة الانسان . كقدرته على الطيران . . أو اطلاق الأقهار الصناعية . . أو النزول على سطح القمر . . إن هذه الأشياء كلها لم تحدث إبتداء ، وإنما تمت من موجود كان خافيا حتى لحظة اكتشافه!

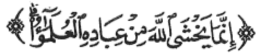
فالانسان لكى يكتشف الصاروخ . درس قوانين الغلاف الجوى ، ودرس قوانين الطاقة الموجودة التى يحتاجها الصاروخ .

ولكن هل كانت هذه القوانين غير موجودة في الكون عندما خلقه الله ؟ . . طبعا كانت موجودة ، وهي من خلق الله من أول ما قال سبحانه وتعالى للكون : «كن» .

إن أحدا لايستطيع أن يدعى - مهما بلغ علمه - أنه قد صنع غلافا جويا جديدا للأرض ، أو أنه قد بدل أو غير في تكوين الغلاف الجوى حتى يستطيع أن يحمل صاروخا إلى الفضاء . أو أنه قد فتح بابا للغلاف الجوى حول الأرض ، حتى يمكن للانسان أن يخرج منه ويصل إلى القمر . .

لا أحد يستطيع أن يدعى أنه فعل ذلك ، فالله تبارك وتعالى . هو الذي خلقه وأوجده على هذه الصورة ، ثم كشفه للإنسان وعَرفَّهُ استخداماته .

إذن كلما ارتقى البشر في حياتهم . . زاد علمهم بآيات الله في كونه . . ولذلك يقول الحق سبحانه وتعالى :



(من الآية ٢٨ سورة فاطر)

لاذا لابد أن يكون العلماء أكثر خشية لله ؟ . . لأنهم هم الذين عرفوا بعض آيات الله في كونه ، تلك الآيات التي تشهد بعظمة الخالق ، ودقة صنعه ، وبدل أن يسجدوا خضوعا لعظمة الله ، أخذوا يتحدثون عما اكتشفوه من أسرار الكون وكأنهم هم الذين أوجدوه!

والله سبحانه وتعالى يقول في محكم آياته: ﴿ سَانُرِيهِ مُ ءَايَٰتِكَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى اَبَتَكِيْنَ وَسَانُونِهِ مُ حَتَّى اَبَتَكِيْنَ الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى اَبَتَكِيْنَ الْآفَاقِ وَفَى أَنفُسِهِمْ حَتَّى اَبَتَكِيْنَ الْآفَةُ وَالْآفَاقِ وَلَمْ يَكُونِ بِرَيِّكِ أَنَّهُ وَعَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُونِ عَلَىٰ اللهُ عَلَ

(الآية ٥٣ سورة فصلت)

وكلما مر الزمن . نقرأ الآية الكريمة : «سنريهم» . . كأن آيات الله تبارك وتعالى في كونه وفي خلقه حتى نهاية العالم .

إننا لابد أن نتوقف قليلا ، لنرى كيف أن منهج الله موضوع بدقة فائقة ليقود الإنسان إلى الإيمان . فكل ما فى هذا الكون وضع بحكمة لخدمة الايمان ، ولخدمة منهج الله .

إن الله تبارك وتعالى اختار منهج الحياة لخلقه ومعه الدليل الإيمانى ، والله سبحانه وتعالى ـ هو غيب عنا لانراه ـ قد يأتى إنسان ويقول : أنا لا أصدق إلا ما أراه !! نقول له لا تتسرع ، لأن الوجود شيء ، وإدراك الوجود شيء آخر تماما .

ولنأخذ الجراثيم التي تفتك بالبشرية وتأتينا بالأمراض مثلا . . ألم تكن هذه الجراثيم موجودة عند بداية الخلق ؟ نعم كانت موجودة ولكن لدقة حجمها لم نكن نراها ، بل أكثر من ذلك ، إنها كانت تؤدى مهمتها في الكون ، ولها مهام كثيرة دون أن نعرف عنها شيئا ، ثم تقدم العلم واخترعت المناظير المكبرة التي تكبر الشيء مئات المرات أو الوف المرات . .

فاكتشفنا هذه الجراثيم ، وإذا بها مخلوقات غاية في الدقة لها قوانينها الخاصة بها ، ولها دورة حياتها وتتناسل وتتكاثر ، وتستطيع أن تخرق جلودنا ونحن لانحس بها ، وأن تدخل إلى الأوعية الدموية ونحن لانحس بها أيضا ، وأن تقضى فترة حضانة داخل الدم . تتكاثر فيها وتحدث معارك بينها وبين كرات الدم البيضاء . . إلى آخر ما نعرفه الآن بعد اكتشافنا لها ومعرفتنا إياها .

والسؤال هنا: هل خلقت هذه الجراثيم ساعة رأيناها؟ . . طبعا لا . . إنما كانت موجودة منذ بداية الخلق ، ولكننا لم نكن نعرف أو ندرك وجودها . . وكذلك كل شيء في الكون . فالغلاف الجوى أو الأثير . . الذي يحمل لنا الآن الصوت والصورة ويطوف بها في كل أنحاء الأرض في ثوان معدودة ، بحيث تستطيع وأنت في بيتك أن ترى نزول الانسان على القمر في نفس اللحظة التي ينزل فيها ، أو ترى حدثا هاما ساعة وقوعه وأنت جالس في حجرتك والحدث على بعد ألوف الأميال منك .

والسؤال: هل أضاف الإنسان.. إلى الغلاف الجوى خاصية نقل الصوت والصورة حول العالم فى ثوان.. الجواب طبعا لا.. فالغلاف الجوى كها خلقه الله سبحانه وتعالى موجود بكل خصائصه، ولكننا لم نكتشف هذه الخاصية.. إلا فى الفترة الأخيرة، كها أننا لم نكتشف أن الهواء يمكن أن يحمل الطائرات بكل ما فيها من أجسام ثقيلة.

إذن كل الخصائص كانت موجودة في الكون عندما خلقه الله تبارك وتعالى . ولكننا لم نكتشفها إلا عندما أذن الله بها ،

فظهرت لنا وعرفناها واستخدمناها ، وذلك حتى يخدم كل ما في الكون قضية الإيمان . .

فإذا جاءك إنسان وقال لك : إن الله سبحانه وتعالى غيب فكيف نؤمن به ؟ . .

نقول له إن الله جل جلاله قد أعطانا من الأدلة في الكون ما يجعلنا نعرف يقينا أن ما هو غيب عنا موجود ، وإن لم نكن نعرف وجوده ، والموقف هذا لابد أن يخدم العلم قضية الايمان ويقربه لنا . . فكلما كشف الله لنا شيئا . . قلنا سبحان الله الذي خلق فأبدع فصور . .

ولكن بدلا من أن نتخذ العلم قضية تقربنا من الإيمان أكثر . اعتقدنا أننا وصلنا إلى هذه الأشياء بذاتيتنا ، وأننا نحن الذين أوجدناها في الكون ، وأنها من صنعنا ، ونسبناها إلى بشريتنا بدلا من أن ننسبها إلى خالقها العظيم . . وأصبح الناس يستخدمون العلم في محاربة الإيمان . . بينها العلم في حقيقته مُثَبَّتُ للايمان .



### بقدرات الله .. لا بقدراتك

هذه هى المأساة التى يعيشها العالم الآن . . إننا نرى أن كل ثابت فى الكون يخدم الانسان جيلا بعد جيل بدون تدخل أى ارادة بشرية . . وبدون أن ندرى عن قوانينه شيئا .

لكن انقلبت الآية وأصبحنا ندعى أننا نخضع الأرض بذواتنا وأننا نجعلها تنبت لنا الزرع بقدراتنا ، بل تجاوزنا هذا المعنى لنطعن فى المغيبات الخمسة التى أخبرنا الله سبحانه وتعالى عنها ، وأنها انكشفت للإنسان ، أصبح هناك من يقف امام كاميرات التليفزيون ويقول إن الإنسان هو الذى ينزل الغيث أو المطر ، مع أن نزول الأمطار يتم بلا عمل منا ، فلا يوجد إنسان يستطيع أن يدعى أنه هو الذى يسلط أشعة الشمس على البحار ، حتى يصعد بخار الماء الى طبقات الجو العليا ، ولا أحد يستطيع أن يقول أنه هو الذى يكثف هذا الماء ليصبح سحابا ، ولايستطيع أحد أن يدعى أنه يصدر الأوامر ليصبح لتدفع هذا السحاب إلى المكان الذى قدر الله فيه نزول المطر ، ولا أحد يمكن أن يقول إنه يجعل هذا السحاب يصطدم بقمم الجبال الباردة فيمطر .

كل هذه العملية . . تتم دون أن ندرى عنها شيئا . . وأقرأ قول الحق تبارك وتعالى :

﴿ وَهُوَالَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَّاحَ بِشَرّاً بِيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَا

# أَقَلَتُ سَحَالًا ثِقَالًا سُقَنَاهُ لِبَلَدِ مَّيِّنِ فَأَنزَلْنَا بِهِ ٱلْمُآتَةِ فَالْمُرَاتِ كَذَلِكَ فَأَخَرُجُنَا بِهِ الْمُثَانَةُ لِبَلَاثُمُرَاتِ كَذَلِكَ فَأَخَرُجُنَا بِهِ الْمُؤَنِّلُ لَعَلَّامُ لَذَكَرُ هُونَ ﴾ فَخُرِجُ الْمُؤْتَىٰ لَعَلَّامُ لَمُؤَنَّذَكُمُ فَذَكُمُ هُونَ ﴾

(الآية ٥٧ سورة الأعراف)

الله سبحانه وتعالى بقدرته . هو الـذى ينشىء السحاب . . وهو الذى يسوقه الى حيث يشاء . ويقول جل حلاله :



## المغيبات .. والغرور الإنساني الأنساني

الحق سبحانه وتعالى يذكر لنا فى القرآن الكريم الحقائق الثابتة بالنسبة للمطر. ولأن العلم قد اكتشف أنه بالقاء مادة كيمياوية على السحاب تمطر، يأتى مدع مغرور ليقول إنه استطاع أن ينزل المطر، وأن إحدى المغيبات الخمس التى انفرد الله بعلمها قد انكشفت له، والتى جاءت فى قول الله تبارك وتعالى:

﴿ إِنَّالَتَهُ عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْفَيْتَ وَيَعَلَمُ مَافِي الْأَنْصَامِّ الْمُنْتَ عَلَيْ الْفَيْتَ وَيَعَلَمُ مَافِي الْأَنْصَامِ الْمُنْتَ عَلَيْمُ عَمَّا الْمُنْتَعَلَمْ اللَّهُ عَلَيْمُ خَبِيرًا ﴾ نَفْسُ بِأَيَّ أَنْسَةَ عَلَيْمُ خَبِيرًا ﴾ نَفْسُ بِأَيَّ أَنْسَةَ عَلَيْمُ خَبِيرًا ﴾

(الآية ٣٤ سورة لقيان)

إننا نقول لهذا الانسان أين أنت من نزول الغيث ؟ . . إنها عملية ضخمة هائلة . . تبدأ من البخر من البحار إلى أن ينزل المطر . . ولا يستطيع الغالم كله ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا أن ينزل قطرة ماء . . ولو كان الانسان قادرا على أن ينزل المطر لجعل المطر يروى الصحارى . . حتى ليتمكن من زراعتها . . أو كان من الممكن إذا نزل مطر غزير على أحد الأماكن ، أن يأخذ السحاب ويجعلها تمطر في مكان آخر . . لينجى أهل هذا المكان من الفيضانات والغرق ، والله سبحانه وتعالى ينزل من

السهاء المطر . يشرب منه الناس جميعا . . هم وأنعامهم وكل شيء حي ، والله خلق الأنهار التي تمتد ألوف الكيلو مترات . . فهل يستطيع العلم أن ينشىء لنا ترعة صغيرة في وسط الصحراء ؟

إنها لم يحزن أن الناس بدل أن يستخدموا العلم استخدامه الصحيح لخدمة الايمان . إنطلقوا يستخدمونه لخدمة الكفر والإلحاد ، وبدلا من أن ينسبوا ما في الكون إلى قدرة الله سبحانه وتعالى . . نسبوه إلى أنفسهم وقدراتهم .

وحلاصة القول أن الكون كله مخلوق لله لخدمة الإنسان وأنه ثابت لا يتغير أما الانسان فإنه يتغير من حال إلى حال . بقوانين غائبة عنا لا نعرفها ، وأن الله سبحانه وتعالى . قد جعل آيات الكون كلها تخدم قضية الايمان ولكن الانسان جعلها تخدم قضية الكفر والألحاد .



## الفصل الثاني



البحاية والنماية

الله سبحانه وتعالى هو وحده واجب الوجود ، ووجوده بلا بداية ولا نهاية ، وكل خلق من خلقه له بداية وله نهاية . الكون كله بما فيه ومن فيه له بداية وله نهاية ، وعندما تقوم القيامة . يتم تدمير كل شيء في هذا الكون . بشمسه وقمره ونجومه حاره . يقول جل جلاله في القرآن الكريم

وأرضه وجباله وبحاره . يقول جل جلاله في القرآن الكريم عن هذه الحقيقة :

## ﴿ يَوْمَ نُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرً ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَوْكُ وَلَيْ مَا لَكُمُ وَكُلَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْوَلِحِدَ الْقَقَادِ ﴾ وَبَرَزُوا لِلَّهِ ٱلْوَلِحِدَ الْقَقَادِ ﴾

( الآية ٤٨ من سورة ابراهيم )

وهكذا يخبرنا الله جل جلاله في القرآن الكريم أن هذه الارض التي نعيش عليها بالأسباب ، مطمور فيها أقواتها حتى يوم القيامة . فإذا جاء يوم الحشر . تدمر هذه الأرض وتأتى أرض جديدة . . هي أرض الميعاد التي يحشر عليها الناس ويحاسبون . . وسوف نخرج من قبورنا في هذه الأرض ونساق الى أرض الميعاد . . وهذا ما سنتحدث عنه بالتفصيل في الفصل القادم . .

اننا \_ نحن المؤمنين \_ نعرف يقينا أن هناك نهاية لهذه الحياة اللدنيا . . لكن يوجد من يحاول أن يشكك في هذ الناحية مدعيا أنه ليس بعد الموت شيء ! وكل من يقول ذلك من الذين يعتنقون الوجودية والشيوعية وغير ذلك من مذاهب الالحاد ، لم يخرجوا عن فكر الكفار في كل عصر . . فالفكر الملحد يكرر

نفسه ولا يرتقى أبدا ، لأنه مبنى على أسس من الباطل . . والباطل يكرر ادعاءاته بأشكال مختلفة . ولكن ليس فيه مضمون جديد . . وإقرأ قول الحق تبارك وتعالى :

إنك إن بحثت في كل دعوة كافرة في هذا الكون \_ مع اختلاف النظريات والفلسفات وغير ذلك \_ تجد القائمين عليها ينكرون البعث ويسترون وجود الله سبحانه وتعالى الذي خلقهم ويميتهم ثم يحييهم . وأقصى أمانى الكافر ألا يكون هناك يوم للحساب ، لأنه بطبيعته يطلق لنزاوته وشهواته أن تفعل ما تشاء . . يسرق ويقتل ويكذب ويعتدى على أعراض الأخرين ويشهد الزور ، ثم بعد ذلك لا شيء !! هذه هي أقصى أمانى كل كافر ، ولكنها أمانٍ كاذبة ، لأن هؤلاء جميعا أقصى أمانى كل كافر ، ولكنها أمانٍ كاذبة ، لأن هؤلاء جميعا سيفاجأون يوم القيامة بالله سبحانه وتعالى يحاسبهم على كل ما اقترفوه من آثام . . وما اعتنقوه من باطل وإقرأ قوله تعالى :

هذه هى الحقيقة التى ينكرها كل كافر ، ولكنها ستفاجئه ، وحينئذ لا تنفعه ثروات الدنيا كلها .

## الإنسانى وعناصر الأرض

وقبل أن نتحدث عن النهاية ، لابد أن نستعرض البداية بشكل مجمل لنرى كيف أن الله سبحانه وتعالى قد أعطى الانسان من الأدلة ما يجعله يؤمن ، بل إنه جل جلاله ساوى بين البشر جميعا ، بحيث يفهم كل انسان هذه الأدلة ، ولا يتوقف فهمها \_ فقط \_ على الذين أوتوا حظاً من العلم .

الله سبحانه وتعالى خلق آدم من عناصر الأرض . والتحليل العلمى الذى تم أخيرا أثبت أن جسد الانسان يحتوى على ١٨ عنصرا هى نفس العناصر الموجودة فى الأرض . وهكذا نرى أن العلم توصل إلى ما كشف عنه القرآن الكريم منذ أربعة عشر قرنا من الزمان .

الله سبحانه وتعالى بعد أن سوى آدم بيديه ، نفخ فيه من روحه فدبت الحياة في الجسد ، ثم خلق حواء من آدم أو من ضلع منه ، وهكذا فإن الإنسان من روح وجسد . الجسد المادى تركه الله تبارك وتعالى ليكتشف الإنسان قوانينه على مدى العصور وعلى قدر ما يؤتى من العلم ، ولكن الروح جعلها الله سراً مغلقا على الإنسان لا يستطيع أن يصل اليه . وكل الأبحاث التي تجرى عن الروح هي عبث ، لأنها سر لن يصل البشر اليه ، والروح لا تدخل في طاقة البحث يصل البشر اليه ، والروح لا تدخل في طاقة البحث العلمي . . إنك لا يمكن أن تأخذ الروح إلى المعمل وتجرى عليها تجارب لتعرف قوانينها . .

لقد حاول الإنسان وما زال يحاول ليعرف عنها شيئا . فقد قام عالم سويسرى بتجربة وضع فيها الإنسان وهو يحتضر على سرير ملحق به ميزان غاية في الدقة ، ووجد أنه في لحظة المؤت وعندما تخرج الروح من الجسد . . يفقد الإنسان جزءا يسيرا من وزنه ، بعد هذه التجارب قال هذا العالم : إن الروح لها وزن دقيق جدا . . لا يتجاوز جزءا من المائة من الجرام . . لقد أدعى هذا العالم السويسرى أن هناك وزنا بسيطا جدا للروح محاولا بذلك أن يثبت أن الروح جرم مادى له وزن غاية في الدقة .

هناك من العلماء من أنكر وجود الروح وقال هي الزمن أو الطبيعة ، وبعضهم التجأ إلى فلسفات أخرى وقال إنها هي التي تعطى الجسم الحياة . . والله سبحانه وتعالى يقول عنها في كتابه المحكم :

## ﴿ وَيَنْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّ وَمَا أُونِيكُم مِّنَ آلْمِ لُمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾

(الآية ٨٥ من سورة الاسراء)

ويجب أن ندرك أن هناك الروح ، وهناك الجسد ، وهناك النفس ، والنفس هى التقاء الروح بالمادة ، أو امتزاج الروح والجسد . والتكليف من الله تبارك وتعالى لا يأتي للروح وحدها ، ولا يأتي لجسد خرجت منه الروح ، وإنما يأتي عندما يمتزج الروح والجسد . وذلك مصداقا لقوله تعالى :

﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَّا مَا فَأَلْمَ مَا فَعُورَهَا وَنَفْقُولَهَا قَدَّا فَلْحَ

## مَنَزَكُّهَا وَقَدْ خَابَهَن دَسَّلْهَا ﴾ .

(الآيات ٧، ٨، ٩، ١٠ سورة الشمس)

وهكذا نرى أن التكليف للنفس ، وهى فترة التقاء الروح بالمادة ، والعذاب فى الآخرة والنعيم للنفس أيضا ، ولذلك يعيد الله تبارك وتعالى الخلق ، فيعيد الأجساد وتدخل فيها الأرواح لتكون معدة للحساب . ولذلك نجد آيات القرآن الكريم التى تحدثنا عن الآخرة لا تذكر فيها الروح وحدها ولا الجسد وحده ، بل تذكر النفس . . فيقول الله سبحانه وتعالى :

﴿ ثُمَّ آتُوَقَّ كُلُّ فَأْسِمَّا كَسَبَتُ وَهُمُ لَا يُظْلَوُنَ ﴾ ﴿ ثُمَّ آتُو فَهُمُ لَا يُظْلَوُنَ ﴾ (من الابة ١٦١ آل عمران)

وقوله تعالى :

﴿ وَجَآءَتُ كُلُّ فَنْسِ ثَعَمَا سَآبِقُ وَشَهِيدٌ ﴾

(الآية ٢١ سورة ق)

ويقول جل جلاله :

﴿ وَآتَ قُوا يَوْمَا لَا تَجْرِي نَفْسُ عَن نَفْسِ شَيْعًا ﴾ (الآبة ٤٨ سورة البقرة)

وهكذا نرى أن التكليف للنفس ، والعذاب للنفس . . والنعيم للنفس . . باعتبار أنها امتزاج الروح بالجسد أو التقاء المادة بالروح .

### ما هم الروح ؟



وإذا أردنا أن نعرف الروح ، فإننا نقول إنها ذلك السر الألهى الذي يهب الحياة للهادة ، أو هي إرادة الله سبحانه وتعالى لنا أن نحيا ، فإذا سلب الله هذ الارادة . . انتهت الحياة بشكلها الدنيوى . والموت ليس نهاية لرحلة الحياة ، بل هو نهاية لحلقة من هذ الرحلة . . وبداية لحلقة جديدة . . لها قوانينها وحياتها التي يعلمها الله .

لقد بينا أن الإنسان يمكن أن ينتقل من قانون إلى قانون في لحظة واحدة ، فعندما يضع الانسان رأسه على الوسادة وجسده على السرير ، فإنه لحظة أن ينام ينتقل من قانون إلى قانون ، وهذا ما وضحناه . . فإذا استيقظ من النوم ففى نفس اللحظة ينتقل من قانون النوم الى قانون اليقظة ، وكلاهما مختلف عن الأخر تماما .

إن رسول الله صلى الله عليه وسلم بين لنا أن الحياة الدنيا فترة قصيرة من رحلة الحياة الكبرى ، وشبهها بالمسافر الذى يقضى بعضا من الوقت فى ظل شجرة ثم يرحل ، ليعطينا صورة دقيقة على قصر زمن الحياة الدنيا بالنسبة لرحلة الحياة الكبرى . قال صلى الله عليه وسلم :

( مالى وللدنيا ما أنا في الدنيا إلا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها ). لقد تحير الإنسان في أمر الروح ، حتى أن اليهود سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الروح وكيف تهب الحياة للجسد ؟ . . وكانوا يعتقدون أن الرسول عليه الصلاة والسلام سيأتى لهم بأشياء من عنده يطعنون بها في صدق رسالته صلى الله عليه وسلم . . ونزل قوله تبارك وتعالى :

## ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّ وَمَا اللهِ وَكَالِرُ وَحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّ وَمَا اللهِ وَمَا أَوْنِيكُم مِّنَ ٱلْمِلْ اللهِ عَلِيلًا ﴾ أُونِيكُم مِّنَ ٱلْمِلْ إِلَّا قَلِيلًا ﴾

(الآية ٨٥ سورة الإسراء)

أى أن الروح ستظل سرا من أسرار الله سبحانه وتعالى . . وغيبا عنا الى يوم القيامة . .

ولكن الروح - التي هي غيب عنا - جعلها الله سبحانه وتعالى دليلا إلى الإيمان ، وقوة تلفتنا إلى قدرة الله تبارك وتعالى ، وتعلمنا كيف نمضي في طريق الإيمان ونحن واثقون من وجود الله واجد الوجود . . وواثقون من خلقه للكون ولنا .

والروح وإن كانت تعيش فى جسد الانسان . . فإن صاحب هذا الجسد لا يعرف عنها شيئا . . لا يعرف كيف دخلت ، ولا كيف تخرج ؟ . . وأين مكانها فى الجسد البشرى ؟ .

أهى فى العقل الذى يعطى الاشارات لكل الجسم ليتحرك ؟ . . أم هى فى القلب الذى ينبض والانسان جنين فى بطن امه ؟ . . ويظل ينبض دون إرادة منا حتى تنتهى الحياة . . . أم هى فى اليد التى تبطش ؟ . . أم القدم التى تمشى ؟ . . أم العين التى تبصر ؟ . . أم الأذن التى تسمع . . أم اللسان الذى يتكلم ؟ . . أين هى ؟ . .



## الروح من أمر ربى

لقد عجز عن ادراك الروح وكنهها كل علماء الأرض الذين يجادلون في الله بغير علم ، ويأخذون الرؤية المادية على اساس أنها يقين العلم كله ، أولئك الذين يحاولون ستر وجود الله ويعلنون الكفر والالحاد . . والروح في أجسادهم وهي معهم في رحلتهم الدنيوية .

اننا لو توجهنا اليهم بسؤال محددهو: هل الروح موجودة أو غير موجودة ؟ . . سيكون جوابهم بالقطع هو أن الروح موجودة لسبب بدهى هو أنها هى التى تعطى الحياة للجسد . ونقول لهم : اذا كانت الروح ـ وهى مخلوق لله سبحانه وتعالى ـ موجودة وجودا يقينيا فى أجسادكم لا يستطيع أن ينكره أحد منكم ، وموجودة وجودا يقينيا فى كل شىء حى ، ومع ذلك فأنتم لا تستطيعون رؤيتها أو معرفة تكوينها . . فى الوقت الذى ترون آثارها على أجسادكم . .

اذا عجزتم عن هذا بالنسبة للروح ؟ . . فكيف تريدون رؤية الله سبحانه وتعالى . . لماذا تجاهرون بأن عدم رؤيته جل جلاله . . دليل على عدم الوجود !! . . ألا تكفى هذه التجربة التي في أجسادكم ، والتي تعيش معكم رحلة العمر لتؤكد لكم انكم تفترون على الله الكذب بهذا الادعاء ولو كنتم تعقلون لسجدتم لقدرة الله تبارك وتعالى الذى وضع فيكم هذا الاعجاز ليلفتكم إلى قدرة الله وعظيم علمه .

ولكن لماذا أخفى الله سبحانه وتعالى علم الروح عن البشرية ، ولم يعط لبشر ولو علما يسيرا عن الروح ؟ . . نقول إن لهذا عدة أسباب :

أولا لندرك عظمة قدرة الله . ولنرى يقينا هذه القدرة التى تضع فى الجسد البشرى ما يعطيه الحياة ، دون أن يستطيع أحد أن يعرف شيئا عما يهب الحياة إلى جسده . وعندما نرى هذه القدرة نحس بعظم الخالق سبحانه وتعالى الذى وضع هذا السر فينا . . دون أن نستطيع اكتشافه . .

وثانيا أنه دليل وجود بلا رؤية ، دليل وجود لما هو غيب عنا . . فنحن نعرف يقينا أن الأرواح في أجسادنا بالحياة التي تهبها هذه الأرواح للأجساد ، فاذا خرجت توقفت الحياة . . وبذلك نعلم يقينا أن الغيب موجود ، وأن عدم ادراكنا له ليس دليلا على أنه غير موجود . أنه محجوب عنا ، نحن لا نراه ولكننا نستدل عليه بآثاره ، ونستدل عليه دليلا يقينيا ، وخير شاهد على هذا هي الروح التي تسكن الجسد . وفي ذلك يقول الحق تبارك وتعالى :



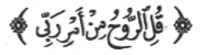
(الآية ٢١ سورة الذاريات)

إن نظرة الإنسان لنفسه وحدها تحمل الدليل الايماني على أن ما هو غيب عنا موجود نستدل عليه بآثاره . ألا يكفى هذا الكون بكل ما فيه من اعجاز الخلق ، ومن قوى أكبر من قدرات البشر جميعا أن تدلنا يقينا على وجود الله سبحانه وتعالى ؟!. النقطة الثالثة هي إن كل ما في الكون من حقائق علمية وقوانين كونية كانت تباشر مهمتها قبل أن يكشفها الله لنا ، واكتشافنا لها أخيرا ليس معناه أننا أوجدناها ، لكن معناه أن الله تبارك وتعالى أراد أن يعلمنا بها ، ولكنها كانت تؤدى مهمتها قبل أن نعلم عنها شيئا . اذا كان هذا دليلا كأفيا للايمان . . فلهاذا غيب الله عنا الروح ؟ .

نقول: إن الاكتشافات العلمية محتاجة لأن يدرس الناس ويتعلموا حتى يصلوا اليها، ولكن ذلك الأمى الذي لا يقرأ ولا يكتب، ولا يستطيع أن يستوعب من العلم شيئا هل نتركه بلا دليل ؟..

الله سبحانه وتعالى يساوى بين عباده جميعا ، ووجود الروح في الجسد شيء لا يحتاج الى علم ، بل كل الناس تعرفه لأنه يعيش معه ويعيش معها ، فإذا دخل الشك لأى نفس بشرية فيكفى أن نضرب مثل الروح ليفهمه الجاهل والمتعلم . . الذى قرأ وتعلم ، والذى لم يقرأ حرفا واحدا فى حياته . . وحقيقة الروح ـ علمنا بها أو لم نعلم ـ لا تزيد من انتفاعنا بها أو تقلل منه ، فالانتفاع بالروح لا يقتضى العلم . فهى تعطيك الحياة والقدرة وإن كنت لا تعلم عنها شيئا .

ويجب أن نتوقف قليلا عند قول الله تبارك وتعالى :



(من الاية ٨٥ سورة الإسراء)

ماذا تعنی کلمتی : « أمر ربی » . . أو کیف يتم امضاء هذا ٢١

### الأمر . . يحدد الله ذلك في قوله جل جلاله :

## ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ ۚ إِذَا أَرَادَ شَيَّعًا أَن يَقُولَ لَهُ رُكُن فَيَكُونُ

(الآية ٨٢ سورة يس)

إذن فأمر الله هو ارادته سبحانه وتعالى . . في أن ينتقل الشيء من علمه اللَّدُنَّ إلى حياة البشر بكلمة «كن » . . لذلك لابد أن نتنبه الى قوله تعالى: (يقول له). . وما دام الله تبارك وتعالى يقول له . . فإن الشيء موجود في علمه الذي وسع كل شيء ، فكل ما في هذا الكون من أحداث منذ بداية الخلق ، وقبل بداية الخلق الى يوم القيامة ، وبعد يوم القيامة موجود .

هناك ميلاد لكل شيء . . في علم الله تبارك وتعالى ولذلك عندما سئل أحد العارفين عمل يجرى من أحداث على الحياة والناس قال . . هي أمور يبديها ولا يبتديها ، ولذلك فإن الحياة الدنيا بكل أحداثها موجودة في علم الله ، والحساب يوم القيامة والجنة والنار ، كلها موجودة في علم الله ، بحيث لو اراد الله تبارك وتعالى أن يكشفها لمن شاء من خلقه ، فإنه يكشفها . . وإقرأ قُوله جل جلاله :

## ﴿ مَآأَصَابَ مِن مُصِيدَةٍ فِي لَا رَضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُم ٓ إِلَّا فِي كِتَبِيِّنِ قَبَلِأَن تَنْرَأُهُمَّ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللهِيسِيرُ ﴾

(الآية ٢ سورة الحديد)

إن أحداث الدنيا وما يقع من أحداث في الآخرة هي كلها

في علم الله سبحانه وتعالى ، وتخرج من علمه سبحانه . . إلى علم الانسان بكلمة «كن» . ولكن الانسان كها وصفه الله سبحانه وتعالى ظلوم وجهول . . ظلوم لأنه مغرور يعتقد انه هو الذي حقق بنفسه وبذاته هذه الحضارات التي نعيشها . . وان كان في الحقيقة لم يحقق شيئا الا باستخدام العقل المخلوق له من الله في توجيه الطاقة المخلوقة له من الله . . في المادة المخلوقة من الله ، ليكشف الله له ما شاء من قواتين الكون فيستخدمها في ارتقاء حياته . . وارتقاء الحياة كها قلنا . . أن فيستخدمها في وقت أقل وبجهد أقل .

فى الماضى كنا نصعد السلم إلى الأدوار العليا ، وكانت هذه عملية شاقة ، فأصبح المصعد الآن يأخذنا إلى الدور الأخير فى وقت أقل وبجهد أقل .

كنا فى الماضى إذا أردنا الذهاب الى مكان . . نمشى اليه ، الآن أصبحنا ننتقل بالسيارة والطائرة وغيرهما من وسائل النقل الحديث بجهد أقل وفى زمن أقل .

ولكن الانسان عندما رأى هذا التقدم العلمى عبد الدنيا . . وهو جهول فى ذلك قد بلغ المدى فى الجهل . . وهذا لسبين :

الأول أنه يمضى فى هذه الدنيا فترة ثم يفارقها ، والخالق لا يغادر مخلوقه .

والجهل الثانى أنه يفعل الشى فى الخفاء ويكون حريصا على أن يخفيه عن عيون الناس فلا يراه أحد ، ويحسب أنه قد فعل سه شيئا لايكشفه أحد . ولكنه ينسى أن الله تبارك وتعالى يراه فى كل ثانية ولا يخفى عليه شيء حتى ما فى الصدور ولذلك ورد فى الأثر عن الله جل جلاله :

« يا عبادى إن كنتم تظنون أنى لا أراكم فالخللُ في إيمانكم ، وإن كنتم تعرفون أنى أراكم فَلِمَ جعلتموني أَهْوَنَ الناظرين البكم ».

هذه هي الحقيقة التي يعرفها الجميع وينسونها أو يتناسونها لتحقيق شهوة النفس والله سبحانه وتعالى يقول:

## ﴿ ٱلَّذِي خَكَقَ ٱلْمُؤْتَ وَٱلْحَيَاوَةَ لِيَبُلُوكُ مُأَثِيِّكُمُ أَحُسُنُ عَمَدَ اللَّهِ مَا لَكُونُ الْحَيْنِ الْفَافُورُ ﴾ عَمَدَ لَآفِهُ وَلِمُوالْفَرَيْزِ ٱلْفَافُورُ ﴾ .

﴿ اِلَّايَةَ ٢ سورة الملك ﴾

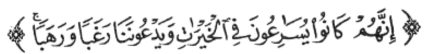
وحين يتحدث الحق تبارك وتعالى عن حكمة الخلق ، وان الحياة مجال اختيار لنا لنحسن الطاعة ونحسن العبادة ونحسن الالتزام بمنهج الله . . ذكر الموت أولا قبل الحياة ، وذلك حتى يقتل غرور الدنيا في أنفسنا ، فكلما اغتر الإنسان ونسب ما في الكون لذاته ، ذكره الله سبحانه وتعالى بالموت ، ليعرف أن كل ما هو فيه من نعيم أو ملك له نهاية ، وأنه لا شيء يدوم ، وحين يتذكر الإنسان ذلك لا تغره الدنيا التي هو مفارقها يقينا ، ولكن الغرور البشرى يصور للناس أنهم سيعيشون يقينا ، ولكن الغرور البشرى يصور للناس أنهم سيعيشون سنوات وسنوات . . حتى ذلك الذي بلغ من العمر أرذله . . . يعتقد أن الوقت ما زال أمامه طويل !! .

## لا تغتر .. فالهوت يأتى بغته

لقد جعل الله سبحانه و تعالى الموت بلا أسباب ، إنه يمكن أن يفاجئنا في أى لحظة ، فليس معنى ان الإنسان يتمع بصحة جيدة أنه سيعيش طويلا ، وليس معنى أن الانسان صغير في السن أن امامه عمراً طويلاً . فالموت يأتى للصغير وللكبير وللصحيح وللمريض . وقد يموت إنسان ممتلىء صحة أو في سن صغيرة ، ويعيش إنسان مريض حتى يبلغ مبلغ الكهولة .

ولأن الله سبحانه وتعالى يجبنا ، فهو لا يريدنا أن نغتر بالحياة ، وأن نوقن باستدامتها ، بل علينا ان نتوقع النهاية في أى وقت ، وذلك حتى نسارع فى الخيرات ونمتنع عن المعاصى ، لأننى لو علمت أننى سأموت فى سن الخمسين أو الستين مثلا . فإننى قد ارتكب المعاصى وأظلم الناس وآخذ المال الحرام ، حتى إذا وصلت الى ما قبل موعد الموت بعام أو عامين . فإننى أتوب الى الله وأفعل الخير!!

إن مثل هذا لوحدث فى الواقع لامتلأ الكون بالمعاصى وقل منه الخير، ولكن اذا علمت أن الحياة تتوقف فى أية لحظة، فإننى أسارع الى الخير، ولذلك يصف الله عباده الصالحين الذين لهم منزلة عالية عنده وعلى رأسهم الأنبياء.. بقوله تبارك وتعالى:



والمسارعة فى الخير مطلوبة . . لأن الانسان لا يضمن غده ، وهذه احدى حكم اخفاء موعد الموت . . كى نسارع بالعودة الى منهج الله قبل أن يدهمنا الموت فى أى لحظة من ساعات الليل أو النهار .

واذا اردنا ان نجمل ما فصلنا في هذا الباب فإننا نقول: ان هذا الكون كله مخلوق للانسان ، مسخر له بقدرة الله وليس بذاته ، وأن العلم الذي يكشفه الله لنا هو من قوانينه في الأرض التي تعمل منذ بداية الخلق . . ولكنها كانت غيبا عنا ، وأن الانسان لا يملك في هذا الكون حتى نفسه ، فالروح التي تدخل الجسد لتعطيه الحياة واذا خرجت يموت هي من أمر الله ، لم يطلع أحداً منا على سرها . . واذا كان الانسان لا يملك حياته في هذا الكون . . فكيف يملك الكون نفسه ؟ .

إن الدنيا كلم اقتربت من نهايتها ، يشعر الانسان أنه قادر عليها . . فيستخدم ما كشف الله له من علم في محاربة الايمان !! بدلا من أن يستخدمه في الاعتراف بعظمة الله وقدرته .

ولكن كيف يستقبل المؤمن ذلك العلم الذى يتقدم كل عام ؟..

وما هو المنطق الايماني الذي يتلقاه به ؟...

وكيف أن الانسان في نهاية الكون سيعتقد انه قادر على كون الله ؟!.

### النصل الثالث



الله سبحانه وتعالى يريد منا أن نستقبل الحياة استقبالا إيمانيا . . بحيث يُذَكِّرُنا كل تقدم يحدث في الكون بقدرة الله وعظمته فنزداد يقينا . . ولكننا في الحقيقة نفعل عكس ذلك . فكلما تقدم الزمن وثقنا في قدرة الإنسان ، وبعدنا عن منهج الله .

ورغم أن الله تبارك وتعالى قد بين لنا أن كل أحداث هذا الكون موجودة فى علمه قبل الخلق ، فإن هناك من يَدَّعُون أن الإنسان الذكى يستطيع أن يصنع قَدَرَهُ بنفسه ، وأنه كلما تقدم العلم ليعطينا شيئا جديدل من قوانين الكون . . نحسب أننا نحن الذين وضعنا هذه القوانين ، وأنها تعمل بأمر منا وليس بقدرة من سخرها لنا ، وأننا قادرون على أن نجعل الأحداث تفعل ما نشاء وتحقق لنا ما نريد بعلمنا ، ولكن الانسان أعجز من أن يفعل شيئا فى الكون ، ذلك أن الكون لا يخرج عن أمره . ولا شيء فى كون الله يخرج عن أمره .

قد يقول بعض الناس . . وهل الذين كفروا ولم يؤمنوا بالله أرادهم الله تبارك وتعالى كفارا ؟ . .

نقول لهؤلاء : إن الكفار خالفوا مراد الله (الشرعى) فى كونه ، ولكنهم لا يستطيعون أن يخالفوا أمر الله (الفعلى) فى كونه . إن فى مقدورهم أن يخالفوا مراد الله الشرعى فى الأمر والنهى ، وذلك لأن الله خلقهم مختارين فى أن يطبعوا أو أن يعصوا ، ولولا أنه سبحانه وتعالى أعطاهم حرية هذا الاختيار ، ما كان واحد منهم يستطيع المعصية ، فكل ما فى الكون مخلوق على القهر . . الا الإنس والجان فلهم حرية

الاختيار في المنهج في افعل أو لا تفعل .

اننا نقول لهؤلاء الناس الذين يدعون أن لهم اختيارا في كون الله ، واختيارا بلا حدود ، والقول موجه لكل واحد منهم إذا كنت قد تأبيت على طاعة الله في منهجه ورفضتها ، فلا تحسب أن لك اختيارا كاملا في الكون ، بل أنت خاضع لأقدار الله . . والإ فقل لي هل في استطاعتك أن تدفع عن نفسك المرض وتختار الصحة ؟ بالقطع لن تستطيع ، وإذا جاءك الموت فتمرد على قدر الله وقل لن أموت ، ولكنك لا تستطيع ، وإذا اصابتك مصيبة في أهلك أو أولادك فامنعها . ولكنك لا تستطيع ، وإذا توقف قلبك فأعد اليه النبض مرَّة أخرى . . ولكنك لآ تستطيع . . ذلك أنك مقهور في أشياء ، مختار في أشياء اخرى . . والاختيار جاءك بمشيئة الله ، فلا يغرك هذا الاختيار لتحسب نفسك أصيلا في الكون!

لقد صنع الانسان ـ بعد أن كشف الله له بعض اسرار كونه ـ ما يطير به في الجو ، وما يغوص به في أعماق البحار ، وما يحمله الى سطح القمر ، وما يقرب له البعيد ، فظن أنه أصبح قادرا على كلُّ شيء . . نقول لمن يدعى ذلك بغير علَّم إنك إذا كنت قادرا كما تدعى . . فقدرتك على الشيء تجعلك قادرا على أن تستبقيه لنفسك ، ولكنك قد قدرت بأمر الله على أن تستفيد من قوانين الله في الأرض ، ولكن لا تستطيع أن تجعل هذه القوانين وفق هواك . فيما يحدث في الكون خارج عن قدرة البشر جميعا . . والا لما فاجأت الأحداث الناس ، وما كان من يملك لايملك ، ولما وجد من كان يحكم شعبا أو دولة نفسه بين يوم وليلة طريدا مذعورا ، يهرب من مكان الى مكان . . يختفى من الناس ليحاول استبقاء حياته ، ثم يعثرون عليه فتكون نهايته .

إن الله وحده الذى له الحكم والأمر هو الذى يمكن أن ينزع منه الحياة أو الحكم أو المال بين يوم وليلة . . أو بين لحظة وأخرى ولو أنه جاء الى الحكم باختياره وقدراته ، لما استطاع أن ينتزعه منه أحد . . ولكنه جاء بقدرات الله وبأسباب الله في كونه . . ولذلك فإن الله سبحانه وتعالى يستطيع أن ينتزعه منه ما وهبه إياه واستخلفه فيه في أية لحظة . . واقرأ قوله تبارك وتعالى :

﴿ قُلِ ٱللَّهُ مَّمَ الْكَ ٱلْكُكُ ثُوْتِ ٱلْكُلُكُ مَن تَشَا الْمُوَالِكُمُ اللَّهُ مَا تَشَا الْمُوَالِدِعُ ٱلْكُلُكُ مِمَّن تَشَا الْمُوتِدُنِّ مَن تَشَا الْمُولُدِلُ مَن تَشَا الْمُحَالِثَ مِيدِكَ الْمُذَيِّرِ إِنَّكَ عَلَى الْمُثَالِثِينَ عِلَاثِهُ وَلَاثِنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ

( الآية ٢٦ سورة آل عمران )

إذن الملك لا يأتيك بأسبابك ، ولا ينزع منك بإرادتك . . ولكنها أقدار الله سبحانه وتعالى هي التي تعطيك الملك وهي التي تنزع منك الملك . . أعطاك ما تشاء ، وإذا حاولت أن تتمرد . . أخذ منك ما أعطاك .

الله سبحانه وتعالى يقول فى حديث قدسى:
(يا بن آدم إن رضيت بما قسمت لك أرحت قلبك
وبدنك، وإن لم ترض بما قسمته لك، فوعزتى وجلالى
لأسلطن عليك الدنيا تركض فيها كركض الوحش فى البرية
ولا ينالك منها إلا ما قسمته لك وكنت عندى مذموما).

الله سبحانه وتعالى يهب من قوته قوة ، ومن غناه غنى ، ومن قدرته قدرته قدرة . ولكن الإنسان يعتقد أنه هو الذي أخذ هذا بذاته ، وأنه يستطيع أن يفعل وأن يغير وأن يبدل .

لقد استطاع البشر خلال ارتقاءات حياتهم المادية أن يتوصلوا إلى أشياء والى اكتشافات ، ولكن كل الاكتشافات العلمية لا تستطيع أن توجد من عدم ، وإنما هم يأخذون المادة التى خلقها الله ويستخدمون العقل المخلوق من الله فيها يفعلون .

وعلى سبيل المثال الذى يضع الكوب يستخدم المادة الموجودة في الأرض من الرمال الخاصة ، والطاقة التي خلقها الله في الكون لصناعة هذا الكوب ، ولكن هناك فرق بين ما يصنعه البشر ، وما يتم بقدرة الله تبارك وتعالى .

وكل صناعات البشر لا يستطيع الانسان أن يهب لها الحياة ، ولا يجعلها تتكاثر بذاتها لتعطيك مثلها . فلا يستطيع إنسان أن يصنع كوبا ذكرا وكوبا أنثى ثم يجعلها تتكاثر بذاتها ، كها أنه لا يستطيع أن يعطيها خاصية النمو ، بحيث تنمو الكوب الصغيرة وتصبح كوبا كبيرة . فصنعة المخلوق تبقى على حالتها ولا تنتج مثلها ، ولكن صنعة الله سبحانه وتعالى تختلف ، ذلك أنه خلق من غير موجود . أى أنه ليست الصنعة فقط من خلقه ، ولكن المادة أيضا من خلقه ، وليست الصنعة على غرار شيء موجود ، ولكنها خلق من غير موجود . هذا هو الفارق بين صنع الخالق ، وصناعة المخلوق .



### الله أحسن الخالقين

إن صنعة الله خلق ينمو بذاته ، ويعطى مثله ليتكاتر ذاتيا ، والمخلوق لا يستطيع أن يفعل ذلك ، ومع ذلك ما ضن الله على خلقه بأن يسميهم خالقين ، واحترم عمل عقولهم فيها أوجدوا ، ولكنه سبحانه وتعالى سمى نفسه أحسن الخالقين . . واقرأ قوله جل جلاله :

### ﴿ فَنَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ آلِخَ لِفِينَ ﴾

(من الآية ١٤ سورة المؤمنون)

ان الله سبحانه وتعالى خلق من لاشيء ، وأنت خلقت من شيء موجود . وهو سبحانه خلق ما يحس وينمو ، وأنت صنعت ما لا يحس ولا ينمو ، وهو جل جلانه خلق شيئا يتكاثر من مثله ، وأنت لا تستطيع ذلك .

إننا إذا أردنا الطعام مثلا . . نأى الأرض نحرثها ونزرعها ، ثم نحصد ونطحن ونخبز ونعد الطعام . إذن أنا أخذت من كون الله بالفكر الذى أعطاه لى ، والطاقة التى زودنى بها ، وكل هذه الأشياء موهوبة من الله ، وكل ما فعلته أننى استخدمت موجودا . . ولكن الأصل فى الوجود أنا لم آت به ، ذلك أن الخلق الأول من الله سبحانه وتعالى .

حبة القمح التي زرعتها وأنتجت لك المحصول من أين . جئت بها ؟ . . من المحصول الذي قبله . ومن أين أتيت بالمحصول الذي قبله ؟ . . من ذلك الذي زرع منذ عامين . . وتظل تمضى في تتبع حبة القمح التي في يدك ، لتصل بها إلى البداية . . وهي أنها من صنع الله الذي أتقن كل شيء . . من الله سبحانه وتعالى . . وهل أوجدها الله جل جلاله من محصول سبق ؟ . . لا وانما أوجدها من عدم .

وكذلك كل ما في الكون . . الايجاد الأول من الله . والله سبحانه وتعالى هدى الإنسان إلى أن يعرف خصائص هذا الوجود الأول ، ليأخذها وتعطيه وجودا اثانيا وثالثا ورابعا وهكذا ، ثم بعد ذلك تدور دورة الحياة مرات ومرات . . واقرأ قوله سبحانه وتعالى :

# ﴿ كَابَدَأُنَآأُوَّلَ خَلْقِ نِّغُيدُهُ ﴿

(من الآية ١٠٤ سورة الأنبياء)

وهكذا نصل يقينا إلى ان أصل كل شيء في الدنيا من الله سبحانه وتعالى . إنهم يتحدثون الآن عن الصفات الوراثية ، وما يمكن أن تؤدى إلى تحسين أنواع النبات وغير ذلك .

ونحن نقول لهم: هل هذه الصفات الوراثية أنتم أوجد تموها، أم هي من خلق الله سبحانه وتعالى ؟ . . إذن فأنتم تأخذون من موجود، ولكن إذا أردتم أن تنسبوا لأنفسكم هذا الخلق . . فأوجدوا أنتم صفات وراثية من عدم ، فإن لم تفعلوا ، ولن تفعلوا ، فاحترموا خلق الله في كونه ، وانسبوا كل شيء إلى الله . . لا إلى ذاتكم .

#### هذا خلق الله

الانسان حين يرى المدنية والتقدم . . فإن عليه أن يفكر تفكيرا إيهانيا فيها وصل اليه ، من مدنية وتقدم ، وأن يرى بعين بصيرته تسخير الله لهذه الموجودات . .

لقد كنت مرة فى زيارة لمدينة سان فرانسيسكو الأمريكية وأرادوا أن يبهرونى بما استطاع أن يحققه العلم ، فأخذونى إلى أضخم الفنادق التى يدار فيها كل شىء بالأزرار ، والتى تتم فيها الخدمة بطريقة آلية . بحيث تحصل على ما تريد وأنت جالس فى غرفتك . تضغط على زر فيأتيك فنجان القهوة الذى تريده وتضغط على زر فيأتيك فنجان الشاى أو الطعام الذى تريده . وقالوا ما رأيك ؟ . قلت اذا كان هذا ما استطاع تريده . وقالوا ما رأيك ؟ . قلت اذا كان هذا ما استطاع البشر بقدرات البشر أن يصنعه . فكيف ستكون الجنة التى البشر بقدرات الله سبحانه وتعالى . لابد أن فيها من النعيم أضعاف أضعاف ما يمكن أن يقدمه البشر مها ارتقوا بالأسباب .

ثم ان هذا الذي يتم سبقه إعداد بشرى اشترك فيه عدد كبير من الناس ، فهناك من طحن البن ، ومن أعد الماء الساخن ، ومن وضع السكر . وهناك من يراقبه حتى لا ينفد . فإذا شعر أن الموجود قليل وضع كميات جديدة .

اذن فكل نعيم يصنع بالقدرات البشرية وليس كما نراه يحدث فى دقيقة بالضغط على الزر ، ولكن وراءه إعداد طويل اشترك فيه عدد كبير من الناس .

فليست المسألة \_ إذن \_ فى أن تضغط على زر فتعطيك الآلة ما تريده . . هذا هو ظاهر العملية . ولكن البشر مها ارتقوا فى العلم ، هل يستطيع هذا العلم أن يمدك بما تريده بمجرد أن يخطر الشيء على بالك فتجده أمامك ؟ هذا مستحيل وغير متصور على الاطلاق . ولكن فى الجنة وبقدرات الله سبحانه وتعالى . . بمجرد أن يخطر الشيء على بالك تجده أمامك . ولاتجده أمامك بالامكانيات البشرية ، ولكن بقدرات الله تبارك وتعالى . . ذلك هو المنطق الايمانى . . الذى يجب أن ناخذ به كل تقدم علمى .

فإذا قيل لنا مثلا إننا نستطيع أن نستقل الطائرة ، خلال أقل من ساعة نصل الى آخر الكرة الأرضية . وهذا ما لم يحدث حتى الآن . . ولكن لو أنه حدث فيجب أن نستقبله بكلمة «سبحان الله» . . ونقول إن هذا تم بقدرات وأسباب البشر . . فها الذى سيحدث لنا بقدرات الله تبارك وتعالى ؟

إن كل هذا التقدم العلمى . . هو كشف لقوانين الله فى الأرض . . هو أخذ بالأسباب ، ولكن أى نعيم ذلك الذى سنلقاه اذا انتقلنا من قانون السبب الى قدرة المسبب ؟ . .

أن هذا الارتقاء البشرى إنما يقرب الى أذهاننا القدرات التى وضعها الله فى كونه لنعرف عظمة الخالق، وندرك أن ما سنلقاه فى الآخره سيكون نعيها لا يوصف، فلا تبعدنا هذه الأشياء عن الايمان . ولكن يجب ان تقربنا منه . ولا تغرنا هذه الأشياء بأنفسنا وعقولنا ، ولكن تزيدنا خضوعا لله سبحانه وتعالى لكننا ـ وللأسف الشديد ـ لا نتلقى العلم بهذا

المفهوم الايمانى ، بل نتلقاه بأن الانسان قد أوجد فى الكون ما يفوق كل القدرات!!

حين وصل الانسان الى القمر ماذا قال الناس فى تفسير الآية الكريمة التى تقول:

## ﴿ يَامَغُشَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ إِنِ ٱسْنَطَعَتُ مُ أَن نَنفُذُوا مِنْ أَقَطا رِالسَّكَمُولِتِ وَالْأَرْضِ فَانفُدُواً لَانَنفُدُونَ إِلَّا بِسُلَطَانٍ ﴾

(الآية ٣٣ سورة الرحمن)

بعضهم قال إن الإنسان قد نفذ من أقطار السموات والأرض رغم أن الله سبحانه وتعالى قد تحدى الجن والإنس أن ينفذوا من أقطار السموات والأرض . . بعض العلماء أراد أن يسهلوا المسألة على الله تبارك وتعالى (!!) وقالوا إن المقصود بهذه الآية (سلطان العلم) ونقول لهم : إن المقصود هنا هو سلطان الله سبحانه وتعالى ، فلا تسهلوا المسألة ولا تهونوا من قدرات الله جل جلاله .

إن القمر الذى وصلوا اليه هو ضاحية من ضواحى الأرض ، وهو أقرب الكواكب اليها ، وأين القمر من أقطار السموات والأرض ؟ . . إنه كوكب من كواكب السهاء الدنيا التى تعلوها سبع سموات ، كل سهاء تحتل مساحة هائلة لايدركها إلا خالقها والله تبارك وتعالى يقول :



فكل ما نواه ونحن على الأرض . هو بعض ما في السهاء الدنيا ، ولكن هناك كواكب تبعد عنا مليون سنة ضوئية . أي لو أن الأنسان سافر بسرعة الضوء ، وهي سرعة هائلة ، وكل الطاقة الموجودة على الأرض لو جمعت فأنها تعجز عن دفع بشر واحد إلى الفضاء بسرعة الضوء ، فضلا عن أن الجسد البشرى لايتحمل هذه السرعة . .

نقول أنه لو فرضنا أن انسانا سافر بسرعة الضوء ، فهو يحتاج إلى مليون سنة لكى يصل الى هذه الكواكب . . هذا ما عرفناه .

ولكن هناك كواكب وعوالم وشموس لا نعرف عنها شيئا . . فإذا كان العلم البشرى قد استطاع أن يصل بواسطة إطلاق التليسكوبات في الفضاء إلى هذا البعد الموجود في السماء . . فها هو الحجم الحقيقي لأقطار السموات والأرض ؟ . .

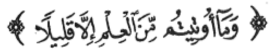
وأين هذا البعد من قرب القمر من الكرة الأرضية . طبعا بعد القمر يساوى لاشيء بالنسبة لحجم السموات التي لا يمكن لأحد من البشر أن يصل الى مداها . . إلا بسلطان الله تبارك وتعالى .

ولكن لماذا قال الله سبحانه: « الا بسلطان » . . ولم تقف الآية عند قوله: « يا معشر الجن والانس ان استطعتم أن تنفذوا من أقطار السموات والأرض فانفذوا » ؟ . .

والجواب أنه لو توقفت الآية الكريمة عند استحالة نفاذ الجر والانس من أقطار السموات والارض . . لكان ذلك يلقى الشك على معجزة المعراج لرسول الله صلى الله عليه وسلم . فرسول الله صلى الله عليه وسلم وحده دون كل خلق الله من الملائكة والجن والانس وغيرهم تجاوز سدرة المنتهى . . وهى المكان الذى ينتهى فيه علم كل خلق الله حتى الملائكة المقربين . . ولو بالوحى .

ان قول الحق سبحانه وتعالى: «لا تنفذون الا بسلطان».. أكد مصداقية معجزة المعراج، لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم وصل إلى سدرة المنتهى وتجاوزها بسلطان الله جل جلاله .. ذلك أن جبريل كان يتقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم فى رحلة المعراج وهو يصعد السموات ساء بعد أخرى .. إلى أن وصل إلى سدرة المنتهى .. فتوقف جبريل وطلب من رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يتقدم .. وقال جبريل لرسولنا عليه الصلاة والسلام: لو تقدمت لاحترقت ، ولو تقدمت أنت يا محمد والسلام : وكل هذا حدث بسلطان الله تبارك وتعالى وقدرته وحده .. ذلك أن تكوين جسد رسول الله عليه الصلاة والسلام كان يتغير كلما صعد من سماء إلى أخرى ، ليتحمل ذلك النور الألهى فى السموات .

اننا نقول لهؤلاء الذين يقولون ان المقصود في الآية هو سلطان العلم . . أين سلطان العلم من قدرة الله سبحانه وتعالى ؟ . . وإذا كان الله جل جلاله يقول في محكم آياته



(من الآية ٨٥ سورة الاسراء)

فهل هذا العلم القليل هو السلطان الذي سينفذ به الانسان من أقطار السموات والأرض ؟ . . طبعا لا . . ولذلك كل من قال إنه سلطان العلم متجاوز في التفسير ، ولكنه سلطان الله تبارك وتعالى الذي صعد به نبينا صلى الله عليه وسلم إلى سدرة المنتهى وتجاوزها .





### الإيمان .. والتقدم العلمي

وأقول لمن يغترون بالعلم البشرى . . أن قليل العلم الذي أعطاه الله للانسان هو الذي صنع كل هذه الحضارات والتقدم العلمي المذهل الذي نراه والذي ستراه الأجيال القادمة من العلمي المذهل الذي نراه والذي ستراه الأجيال القادمة من بعدنا إلى يوم القيامة . فإذا كان قليل العلم هو الذي صنع هذا كله ، فإذا يمكن أن يصنع لنا علم الله في الأخره ؟

إذن فالتقدم العلمى كان يجب أن يزيدنا إيمانا بالله وخشوعا له سبحانه ونحن نعيش في عالم الأسباب ، وهذا العالم تتفاوت فيه قدرات الناس في الاقبال على أسباب الله . .

إن يد الله ممدودة بالأسباب لكل خلقه ، والذى يأخذ الأسباب بجدية يقوى على غيره ، فقطعة الأرض التي يعتني بها الانسان ويحرثها جيدا وينتقى لها البذرة الصالحة . تعطيه محصولا جيدا ، وذلك الذي يترك الأرض بلا حرث ولا زراعة لا تعطيه شيئا ، وهذا عطاء ربوبية .

لقد خلق الله في هذا الكون أشياء تنفعل «لك» ، وأشياء تنفعل «بك» . . الاشياء التي تنفعل لك تعطيك بلا مقابل ، وبلا جهد ، وبلا عمل منك . عطاء لا عمل لك فيه . فالشمس والقمر والنجوم والغلاف الجوى كلها تعطيك دون أن تحتاج منك إلى جهد أو عمل من أى نوع كان . . وعطاؤها متساو للجميع . . لا تعطى واحدا أكثر من الأخر ، ولا تخص شعبا أو مجموعة من الناس بعطاء تحجبه عن الأخرين . هذه

#### هي الأشياء التي تنفعل لك.

أما الأشياء التى تنفعل بك . . فهى كل ما على الأرض . إذا حرثت وبذرت تعطيك الأرض الثمر ، وإذا لم تحرث ، ولم تبذر لا تعطيك شيئا . إذا بحثت فى باطن الأرض تجد البترول والمعادن وغير ذلك مما هو فى باطن الأرض ، وإذا لم تبحث لا تعطيك الأرض من كنوزها شيئا .

ان الرقى فى الحياة الدنيا والتفاوت بين الدول المختلفة إنما يأتى من الأشياء التى تنفعل بك . فمن عمل بجد واجتهاد يرتقى فى الأسباب ويتقدم بين الأمم ، ومن لا يعمل لا يأخذ شيئا .

لقد كان الأجدر بنا \_ كأمة مؤمنة \_ أننا كها نرتقى في عطاء الألوهية ، نأخذ بالأسباب في الأرض لنرتقى في عطاء الربوبية ، ولكننا لم نفعل ، وتركنا غيرنا يرتقى بالأسباب ونحن لا نفعل شيئا !!.

الأمم التي أخذت بالأسباب . . أعطاها الله سبحانه وتعالى حرث الدنيا ولو كانت كافرة ، لأن الله سبحانه وتعالى يقول :

﴿ مَنَكَانَ مُرِيدُ حَرُثَ ٱلْآخِرَ فِنَزِدُ لَهُ فِي حَرَثِيمِ فَكَانَ مُرِيدُ كَانَ مُرِيدُ حَرُثَ الدُّنَيَا فُوْنِهِ مِنْهَا وَمَالَهُ وَ يُرِيدُ حَرُثَ الدُّنَيَا فُوْنِهِ مِنْهَا وَمَالَهُ وَ فِي الْآخِرَ فِينَ نَّصِيبٍ ﴾

(الآية ٢٠ سورة الشوري)

إن عطاء الدنيا هو عطاء ربوبية لابد أن نأخذ فيه بالأسباب . الله سبحانه وتعالى أعطانا في بداية الخلق وبلا أسباب مقومات ضروريات الحياة واستمرارها . فمنذ عهد آدم والماء والهواء والطعام وهي ضروريات الحياة مكفولة للإنسان ، لأن الله سبحانه وتعالى هو الذي استدعاه للوجود ، فكان لابد أن يضمن له مقومات حياته . لذلك أوجد سبحانه الماء الذي يشرب منه ، والثهار التي يأكلها لتحفظ حياته . والهواء الذي يتنفسه ، والأرض التي يسكنها . كل هذا من ضروريات الحياة وجده الانسان من أول الخلق على الأرض دون أن يبذل جهدا فيه . فإذا أردت أن أترف حياتي وأرتقي بها ، فلابد أن أعمل عقلي المخلوق من الله في الكون المخلوق والمسخر لي من الله . وبذلك أصل الي حياة الرفاهية التي كما قلنا يتم فيها الشيء في زمن أقل وبمجهود أقل .





### أيات الله .. وارتقاء الكون 🤿

لقد أعطانا الله سبحانه وتعالى ضروريات الحياة ، وأعطانا العقل والأسباب التى تعطينا ترف الحياة ، ثم طلب منا أن نتدبر فى آيات الكون ، وألا نمر على هذه الآيات ونحن غافلون عنها . لذلك فإن التقدم الذى حدث كله . حدث من علماء تدبروا فى آيات الكون ، واستطاعوا أن يصلوا إلى قوانين الله فى كونه . وأن يستخدموها فى التقدم بحياتهم . هذا هو العلم . . الأخذ بآيات الله فى الارض .

ولكن هل خلقنا الله سبحانه وتعالى لنعيش في كون الأسباب فقط ؟ . . لا . . إن هذه مرحلة من رحلة الحياة الطويلة ، وفي المرحلة التي نعيشها في كون الأسباب لابد أن نتعب حتى نستريح ، فالذين قدموا كل الاختراعات للبشرية تعبوا حتى وصلوا اليها . . ربما سهروا ليالي طويلة بلا نوم . . واجتهدوا حتى وصلوا إلى ما يريدونه . . هذا هو قانون الدنيا ، فلابد لكى تنجح أن تذاكر . . ولابد لكى تحصل على مرتب أن تعمل . . وهكذا

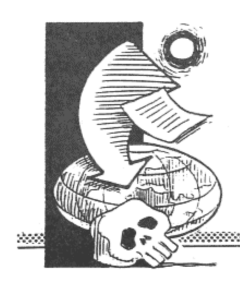
ان الله تبارك وتعالى يريد أن ينبهنا إلى ان هناك عطاء آخر غير عطاء الربوبية وهو عطاء الألوهية ، ولكى تستحق عطاء الألوهية لابد أن تَجِدُّ وتعمل من الصالحات في الدنيا ، وأن تلتزم بمنهج الله حتى تستريح في نعيم الله في الأخره .

وأنت مهما تعبت في الدينا ومهما تنعمت ، فإن مصيرك إما أن تفوتها بالموت ، وإما أن تفوتك هي بقلة عطائها لك . . ولكن الله سبحانه وتعالى في الأخرة يجعل النعيم خالدا إذا انت تعبت في العمل بمنهجه في الدنيا .

وبإيجاز نقول: إن المنهج الإيماني كان يقتضي أنه كلما زاد الإنسان رقيا في العلم . إزداد إيمانا وخشوعا لله سبحانه وتعالى . وأننا يجب أن ننسب كل شيء في الكون إلى خالقه وموجده وهو الله سبحانه وتعالى . ونعرف أنه ما كان من الممكن أن نتقدم ، أو نزداد ترفا في الكون ، إلا لأن الله سبحانه وتعالى قد وضع في كونه من الأسرار والقوانين ما يمكننا من ذلك ، ولكننا بدلا من أن ننسب الشيء لفاعله ، نسبناه لأنفسنا ، واعتقدنا أننا حققنا ذلك بذاتيتنا . وبعلمنا وحسبنا أننا نسيطر على الأشياء بعقولنا وبقوانيننا . وليس بتسخير الله أفذه الأشياء لنا .

وكانت هذه هي بداية البعد عن منهج الله . . والايمان عناهج البشر . . لأن الأنسان اغتر بعقله وقدرته .

# النصل الرابع



المألوف ينتمى

الانسان يعيش في الدنيا وقد ألف أشياء تعود على رؤيتها ومعايشتها حتى صارت جزءا من حياته لاتلفت انتباهه، وهو ما نسميه الثابت وغير المتغير في الحياة الدنيا . إنه ألف أن تشرق الشمس كل يوم وأن تغرب، وألف الليل والنهار، وألف البحار بقوانينها، والأرض بمظهرها الثابت غير المتغير . ألف كل عطاء الأشياء الثابتة في هذا الكون . ولذلك هو لايفكر فيها . إنه يأخذها وكأنها حق مكتسب، لايتأمل في خلقها ولا في نظامها، وقد لايتساءل عن القوة والقدرة التي خلقتها والتي تحفظها وتبقيها تعمل بهذا النظام الدقيق . ولذلك فإن هناك عددا كبيرا من الناس لايفكرون في تلك العطاءات الثابتة في الكون . بل يأخذونها كأشياء تعمل بذاتها، وتعطيهم من نفسها!!

إن من العجب حقا أن الناس تزداد علما كلما تقدم الزمن ، ولكنها \_ فى نفس الوقت \_ تقل عملا بمنهج الله ! نحن كل يوم نزداد علما بقوانين الله وآياته فى كونه ، وكان من المفروض أن ذلك العلم يقربنا الى الله سبحانه وتعالى ، لأنه يكشف لنا من أسرار قدرة الله فى كونه ، ولكن زيادة العلم تزيد من شهواتنا بالنسبة للحياة الدنيا وتمسكنا بها . ونظراتنا المادية اليها ، فكل تقدم الوقت . . سيطرت الشهوات على النفس البشرية ، فكل يوم يمر يعطينا زيادة فى العلم ونقصا فى العمل بمنهج الله .

وذلك مصداقا لقوله جل جلاله :

# ﴿ أَن زَءَاهُ ٱسْنَغُنَى إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلرُّجُعَلَى ﴾

(الأيتانُ ٦ ، ٧ سورة العلق)

أى أن الطغيان البشرى يأتينا حينها نظن أننا قد استغنينا عن الله سبحانه وتعالى ولم نعد في حاجة إلى العبادة . فالعلم ظاهرا يحقق لنا مانريد . إذا اردنا السفر وجدنا طرقا مريحة سهلة وسريعة في طائرات مكيفة الهواء ، لايحس الانسان فيها بتعب ، وإذا أردنا الطعام والشراب وجدناه معدا لنا بطريقة حديثة وفي أكياس نظيفة ، وتستطيع وانت جالس في بيتك ان تستخدم التليفون فيأيتك كل ما تريد ، وإذا أصبنا بمرض وجدنا أحدث الأجهزة العلمية التي تصور لنا كل ماهو داخل أجسامنا وكنا نجهله ، وتبين لنا أين المرض وما هو نوعه ؟ وماهي طريقة علاجه ؟ إن الأجهزة الحديثة تصور لنا مكان وماهي حسد الانسان . . مقاطع المخ تبين لنا مكان الحلطة او الاصابة ، مقاطع من الكبد تحدد لنا أين المرض وماهي درجته . . وماهي وسيلة علاجه . .

ولقد تقدمت محاليل الدم . . لتعطينا صورة دقيقة لكل مكونات الدم . . حتى أصبح الناس يعتقدون ان الطبيب هو الذى يشفى !! بينها الطبيب يعالج فقط ، والله هو الذى يشفى . .

وقد يكون العلاج خطأ فيكون من أسباب إنتهاء الأجل . . وقد يأتى الشفاء على يد طبيب شاب حديث التخرج ، بينها فشل أساتذته الذين علموه في معرفة أسباب الشفاء . .

وليس معنى ذلك أن الطبيب الشاب يعرف اكثر من أساتذته الذين أخذ العلم عنهم ؟ ولكن معناه ان لكل شفاء موعدا حدده الله سبحانه وتعالى . فإذا جاء موعد الشفاء ، كشف الله لهذا الطبيب الناشىء . . عن سر الداء فعالجه ، بينها فشل اساتذته فى الوصول الى العلاج ، ولكن الناس لا تلتفت الى هذا بل ينسبون الشفاء الى عبقرية الطبيب!

وهكذا يقل تذكر الناس للقدرة الالهية ، ويزيد اعتهادهم على القدرة البشرية وما تستطيع ان تحققه ظاهرا ، فيلتفتون الى اسباب البشر وينسون المسبب!! ويعبدون النعمة وينسون المنعم!! فاذا احضر احدهم نوعا من الفاكهة الممتازة يقول هذا من انتاج مزارع فلان!! وينسى ان المعطى وخالق هذا هو الله سبحانه وتعالى .

ان قليلا منا ـ للأسف ـ هم الذين إذا بدأوا في تناول الطعام بدأوه بسم الله الذي أعطى وخلق ووهب . واذا اشبعوا فان الكثيرين منهم نادرا ما يقولون الحمد الله الذي رزقهم بهذه النعم . . بل ان الانسان يعبد عقله ، فيعتقد ان ما حققه في الحياة من نعم . . هو من ناتج هذا العقل لأنه ذكى ، ولأنه مفكر وعبقرى ، ويتباهى بذلك أمام الناس ، ويعتقد ان النعمة لاتزول عنه لأنه يحسن التصرف ويحتاط لكل شيء ، عاما مثل صاحب الجنتين الذي نسب النعمة لنفسه . . وقال كما يروى لنا القرآن الكريم :

﴿ وَدَخَلَ جَنَّتَهُ وَهُوَظَالِمُ ۗ لِنَّفُسِهِ قَالَ مَاۤ أَظُنُّ أَن نَبِيدَ مَا أَظُنُّ أَن نَبِيدَ مَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَا إِنْ اَّ وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَا إِنْ اَ وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَا إِنْ اَ وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَا إِنْ اَ أَشَالَ اللَّهُ السَّاعَةَ قَا إِنْ اَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ السَّاعَةَ قَا إِنْ اللَّهُ اللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّالِمُ الللْمُلِلْمُ اللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللَّه

### إِلَىٰ رَبِّ لَأَجِهُ كَنَّ خَيْرًا مِّنْهُ كَا مُنْقَلَبًا ﴾

(الأيتان ٣٥ و٣٦ سورة الكهف)

فكأن صاحب الجنتين قد نسب النعمة لنفسه ، وقال إنه بأسبابه البشرية قادر على أن يحفظ النعمة ويبقيها ، وأنها لاتزول عنه ابدا !

ونحن حين نرى شيئا جميلا لابد أن نمتدح الصانع ، ولكننا في هذه الأيام نمتدح البشر فنقول إن فلانا جعل من ارضه جنة !! وان فلانا قد فعل كذا وكذا ، وان فلانا قد اخترع كذا وكذا ، ولانقول بعون الله ولابتوفيق الله . . ولانذكر الله تبارك وتعالى الذى هو المعطى وهو المانع !!



### اتباع المنهج .. وقاية للمجتمع

وما دمنا نعتمد على اشياء تعطينا الراحة وتحقق لنا النعيم ، نحسب أننا قد استغنينا بعملنا عن قدرة الله ، ويؤمن الانسان بنفسه ، حتى أنه يشرع لنفسه بما يتناقض مع منهج الله ، ولايكتفى بهذا ، وإنما يصف المنهج السهاوى بأن فيه قسوة !! ويفترى بأن فيه تخلفا أو أنه لايساير العصر !! والحقيقة ان الذى يتخلف هو الذى يبتعد عن منهج الله .

وسر ارتكان الانسان الى الحياة المادية واعتماده عليها إنما حدث لأن هذه المادية لاتقيدنا بسلوك معين يمنع شهواتنا ، بينها منهج الله يقيد سلوكنا فى الحياة بما يحقق لنا الحياة الكريمة ، ولكننا لانلتفت الى ذلك . .

ليس معنى أن الله سبحانه وتعالى عندما قال لى لاتسرق قد قيد حريتى فى ان أمد يدى إلى مال غيرى . . هذه نظرة ضيقة ولكنه فى الحقيقة قد قيد المجتمع كله فى ان يمد يده الى مالى . . فحمانى ـ وأنا الفرد الضعيف ـ من مجتمع يمكن أن يجردنى من كل شيء .

وحين يطلب منى سبحانه وتعالى . ألا اعتدى على عرض غيرى ، يكون قيد حريتى فى أننى إذا أعجبت بامرأة متزوجة من غيرى أن أغريها واعتدى عليها ، ولكننا لاننظر إلى أن الله سبحانه وتعالى قد منع الألوف من الأزواج والشباب فى أن يعتدوا على عرضى ليصبح مباحا للجميع . هذا ما يفعله منهج الله . أنه يحميني ، ويحمى مالى وعرضى وأولادى . ولكن نظرتى الضيقة وشهوت العاجلة . تنسيني ماحماني الله منه ، ولهذا كلما تقدمت الحضارة المادية . انحدرت الأخلاق وتدهورت ، وأصبح ماهو حرام مباحا في عرف المجتمع وليس بقوانين الله .

ان الانسان حين يظن انه قد استغنى بعلمه او بجاهه او علله او بقوته ، او بأشيء مما أفاء الله به عليه . . يأتى الله جل جلاله ليخرجه من هذا الظن الى الحقيقة ، ويحدث ذلك إما بالموت ، وإما بقيام الساعة وتدمير كل ماهو مألوف للانسان فى الدنيا يعتقد أنه حققه بذاته ، ليقول له الله سبحانه وتعالى . . مادمت قد حققته بذاتك فاحتفظ به ان استطعت الى ذلك سبيلا . .

ان الحقيقة الأولى في الحياة هي الموت ، والموت يقف أمامه كل ما في الدنيا عاجز خاشع ذليل ، فأشهر الاطباء الذين اعتقد الانسان انهم يحفظون عليه صحته ، وأنهم يستبقون الحياة في جسده ، يقفون عاجزين خاشعين أمام الموت لايملكون حيلة ولايستطيعون سبيلا .

كذلك النعمة التي اعتقد الأنسان انها تستطيع ان تحقق له مايشاء ومايريد، وانه بقوته وسلطانه يستطيع ان يفعل ما يشاء . . تقف هي الأخرى عاجزة عن أن تعطيه من القدرة والقوة ما يبقى الحياة في جسده . وفي ساعة الاحتضار يرى الانسان كل ما غاب عنه وكل ما أخبره الله به وطلب منه ان يؤمن به يراه أمام شاهدا . . انها اللحظة التي تخمد فيها

البشرية . . ويصبح الانسان الذى كان يعتقد أنه القادر العزيز القوى . . ذليلا خاشعا لايقدر على شيء ! . .

وبخروج الروح يخرج الانسان عن كل مألوف الحياة الى عالم آخر لا إلف له به ، والموت ليس نهاية كها يعتقد كثير من الناس . ولكنه انتقال من حياة الى حياة . من حياة دنيوية لها قوانينها . . الى حياة برزخية لها قوانين اخرى . . ويرى مالم يكن يراه . . ولذلك يقول الله سبحانه وتعالى :

# ﴿ فَكَ شَفْنَاعَنَكَ غِطَآءَكَ فَصَرُكَ ٱلْيُوْمَ كَدِيدٌ ﴾

(من الآية ٢٢ سورة ق)

ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديثه الشريف:

(الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا)

كيف يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم ، « ان الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا ؟! » كيف يقول الرسول صلى الله عليه وسلم . . «إن الناس نيام» بينها هم فى حياة اليقظة التى يعيشون فيها ؟ « فإذا ماتوا انتبهوا » . . وكيف يكون الانسان وهو مستيقظ وحى يملأ الأرض حركة نائها ؟ . . فإذا مات ورقد فى قبره يكون منتبها ؟ . .

نقول أن الناس في الحياة الدنيا تشغلهم شهواتهم وأموالهم وما يريدون تحقيقه فيها . . يشغلهم كل هذا عن حقيقة الحياة الدنيا ، فلا يتدبرون في آيات الله . . ويسوق الله سبحانه وتعالى لهم الدليل بعد الدليل . . ليجعلهم يؤمنون ولكنهم

يعرضون ، فكأنهم نيام عن حقيقة ماحولهم ، فإذا ماتوا رأوا كل شيء مما وعدهم الله به واضحا جليا لا لبس فيه ، فتكون هذه لحظة الانتباه إلى الله ومنهجه وحقيقة هذا الكون .

إن الانسان النائم يسير على غير هدى لأنه مغمض العينين . فاذا أبصر رأى وعرف . إذن اول مايخرج الانسان عها ألفه في الدنيا هو الموت ، والانسان عندما يحتضر يرى مصيره إما الى الجنة وإما الى النار . . انه ساعة الاحتضار يعرف يقينا أنه سيموت لما يراه في هذه الساعة . . والناس تعتقد أن الاحتضار بالنسبة لكل إنسان مساو للآخر ، فكل إنسان يحتضر ويموت ، ولكن الحقيقة أن الله سبحانه وتعالى اخبرنا انه ساعة الاحتضار يودع الحياة الدنيا ولايخرج كل منا بنفس الطريقة ، بل من هنا يبدأ الاختلاف « واقرأ قول الله جلاله :

﴿ ٱلَّذِينَ نَتَوَقَّا لَهُ مُ ٱلْمُلَيِّكَةُ طَيِّبِينَ يَفُولُونَ سَلِكُمُ عَلَيْكُ مَا لَكُمْ مُكُلُمُ عَلَيْكُ مُ الْمُحُمُّا أَدُخُلُوا ٱلْجَنَّةَ بِمَاكُننُمُ تَعُلُونَ ﴾ عَلَيْحَكُمُ أَدُخُلُوا ٱلْجَنَّةَ بِمَاكُننُمُ تَعُلُونَ ﴾ ورالذه ٢٢ مورة النحل)

إذن فالانسان الصالح المؤمن حين يحتضر يرى الملائكة ، والإنسان الكافر غير المؤمن يرى أيضا ساعة احتضاره الملائكة ، ولكن الصورة مختلفة تماما .

فالانسان الطيب المؤمن يرئ ملائكة الرحمة يدخلون عليه مبشرين بالجنة ، ويقرأون عليه السلام . . وتكون وجوههم مستبشرة ، وحينئذ يفرح الانسان المؤمن . . لأنه سينتقل الى حياة طيبة أحسن مما كان فيه في الدنيا ، ويكون وجهه مستبشراً

وأساريره منفرجة وهو يرى أن دار الاختبار قد انتهت ، وانه سينتقل الى دار النعيم يتمتع فيها بقدرات الله تبارك وتعالى ، يتهلل وجهه ، وحين تنظر اليه وهو يحتضر تعرف انه يحس بأنه منتقل الى مكان أعلى من الذى عاش فيه ، وان وعد الله له بحسن العاقبة قد تحقق بالفعل .

والكافر يرى الملائكة ايضا وهو يحتضر . . وفي هذا يقول الله تبارك وتعالى يصف هذا اللقاء المشئوم :

وهكذا نرى الفارق الهائل بين الانسان المؤمن ، والانسان الكافر .. الكافر ساعة الاحتضار . الملائكة تقول للانسان الكافر . . هأنتذا ترى ما كنت تكذب به في الحياة الدنيا ، وترى العذاب الذي ينتظرك . . فإن كان لك قوة أو قدرة ، فاخرج نفسك من هذا . . إهرب إن كنت تستطيع ولكنك لاتستطيع .

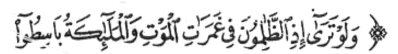
غرتك قدرتك في الدنيا فبغيث وظلمت وعصيت ، وقلت على الله غير الحق . . واستكبرت في الأرض . . والآن أنتهى كل ما ألفته في حياتك الدنيوية . . فآلهتك ألتي كنت تعبدها من دون الله هربت واختفت لأنها زيف . . واصدقاؤك الذين كانوا يعينونك على الباطل وعلى المعصية لايملكون لك ولا حتى لأنفسهم نفعا ولا ضراً ، وكل من نصرك في الدنيا بغير حق . . اصبح الأن عاجزا عن أن يحميك . .

#### العرض على النار .. كيف؟

ويحدثنا القرآن الكريم . . انه في ساعة الاحتضار يكون هناك ضرب وايذاء من الملائكة للكافر ، الذى طعم خير الله ومنع شكره . .

والمعروف ان العذاب لايكون إلا مع وجود الحياة ، فأنت لاتستطيع ان تعذب جسدا ميتا ، ولكن لكى يحس الجسد بالعذاب . لابد أن تكون فيه روح ، ولذلك فإن مايحدث من الملائكة من ضرب وإيذاء ، إنما يحدث ساعة الاحتضار وفي الجسد حياة . ولذلك تجد الكافر عند موته وجهه مكفهر ، وعضلاته وجهه منقبضة ، وهو يرى المصير الاسود الذي ينتظره .

اذن فساعة الاحتضار . . يفرق فيها بين المؤمن والكافر من وذلك بخلاف الحياة الدنيا . . ففى الدنيا قد يكون للكافر من الجاه والعز والسلطان والعلو والشرف ما ليس للمؤمن ، ولكن ساعة الاحتضار تبدأ التفرقة وينتهى كل ما الفناه فى الحياة الدنيا حيث يرى الكافر الملائكة وقد جاءوا بمقدمات العذاب وانهالوا ضربا عليه ، ويرى المؤمن الملائكة وقد جاءوا بمقدمات العذاب النعيم وبشرى الجنة . . بل إن هناك تحديا من الملائكة . . للكافر ساعة احتضاره . . واقرأ أقول الله تبارك وتعالى :



r 2

# أَيْدِيهِمُ أَخْرِجُوآ أَفَسُكُمْ أَلْفَوْمَ تُجْزَهُونَ عَذَابَ ٱلْحُونِ بِمَاكُننُمُ نَقُولُونَ عَلَى لَلَهِ عَيْرًا لَحَقِ وَكُننُهُ عَنْءَ ايَتِهِ عِنَسَتَكُمِرُونَ

ومن الآية ٩٣ سورة الانعام

الملائكة يقولون لكل ظالم أو كافر يحتضر . . إن كانت لك قوة الآن كما كنت تدعى في الحياة الدنيا فاخرج نفسك مما أنت فيه . . خلص نفسك إذا كانت لك قوة او نفوذ ، ولكنك لاتستطيع . . لقد كنت في الحياة الدنيا تدعى أن لك قدرة وقوة . . ولكنك الان عرفت الحقيقة ، وعلمت أن القوة لله جميعا ، وأن كل ماعندك من الطاقة او القوة او السلطان كان من الله . . أما ذاتك فلم تكن تملك شيئا . لقد صورت لك نفسك أنك تستطيع وتستطيع وانك قادر ، ولكنك الآن في لحظة الصدق التي ليس فيها ظن ولاشك ولكن فيها يقين .

وعندما ينتقل الأنسان الى حياة البرزج . وهي نوع من الحياة يعيشها الإنسان بين الموت والبعث ، فإن الله سبحانه وتعالى أخبرنا بالقليل عن قوانين هذه الحياة . . ولكنها نوع من الوجود .

الإنسان يسمع وهو ميت ولكنه لايستطيع أن يرد . . ورسول الله صلى الله عليه وسلم خاطب قتلى غزوة بدر من الكفار فناداهم ، فقال ياأبا جهل بن هشام ، يا أمية بن خلف ، ياعتبة بن ربيعة ، أليس قد وجدتم ماؤعد ربكم حقا ؟ فإنى قد وجدت ماوعدنى ربى حقا . فسمع عمر رضى إلله عنه قول النبى صلى الله عليه وسلم فقال :

يارسول الله كيف يسمعون وَأنَّ يجيبون وقد جيفوا ؟ فقال والذى نفسى بيده ما انتم بأسمع لما اقول منهم ، ولكنهم لايقدرون ان يجيبوا ) .

والله سبحانه وتعالى قد أنبأنا فى القرآن الكريم . . ببعض مايحدث للموتى فى قبورهم . . فقال جل جلاله . .

﴿ آلِنَّا رُيُحُضُونَ عَلَيْهَا غُدُقًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَرَتَ قُومُ النَّا رُيُعُضُونَ عَلَيْهَا غُدُقًا وَعَشِيًّا وَيَوْمَرَتَ قُومُ النَّا النَّاعَةُ أَمْخِ لُوَ النَّا الْمَاكَةُ الْعَذَابِ ﴾ النَّاعَةُ أَمْخِ لُوَ النَّا الْمَاكَةُ الْعَذَابِ النَّا الْمَاكَةُ الْعَذَابِ النَّا الْمَاكَةُ الْعَذَابِ النَّا النَّا الْمَاكَةُ الْمُعَدِّلُونَ النَّالَةُ الْمُعَدِّلُونَ النَّالَةُ الْمُعَدِّلُونَ النَّالَةُ الْمُعَدِّلُونَ النَّالَةُ الْمَاكِةُ الْمُعَدِّلُونَ النَّالَةُ الْمُعَدِّلُونَ النَّالَةُ الْمُعَلِّلُونَ النَّالَةُ الْمُعَدِّلُونَ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُونَ النَّهُ الْمُعَلِّلُونَ النَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُونَ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُونِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْم

ومعنى ذلك أن هناك حياة فى البرزخ . . وأن هذا النوع من الحياة فيه تعقل للإنسان يجعله يميز بين الأشياء ، وإلا لو كان القبر سكونا وغيبة تامة عن الوجود ، ما كان يمكن أن يعرض آل فرعون على النار مرتين فى كل يوم . . وكونهم يعرضون على النار . . معناه أنهم يستطيعون أن يميزوا ، وإلا لما عرفوا أن هذه نار ، وأنهم سيعذبون فيها ، لأن عرضهم عليها كل يوم لا يمكن أن يكون له معنى . . إلا إذا كان يؤلهم إيلاما نفسيا شديدا . . لأنهم على يقين أنه سيعذبون فيها ، وانتظار البلاء أشد من وقوعه ، ولو لم يكونوا يتألمون من هذا العرض ما عرضوا عليها . . لأنه فى هذه الحالة لا يكون هناك هدف قد ما عرضوا عليها . . لأنه فى هذه الحالة لا يكون هناك هدف قد تحقق .



### الزمن .. وحياة البرزخ

إن في قول الحق تبارك وتعالى : «النارُ يُعْرِضُونَ عليها غدواً وعشيا»

. اشاره إلى أن هناك نوعا من الزمن في حياة البرزخ يختلف عن مقاييس الزمن الذي نعيش فيه ، لأن الغدو والعشى اوقات من صفات الزمن .

ولكن متى يعرض آل فرعون على النار غدوا وعشيا ؟

. أن الآية الكريمة تعطينا حالتين لآل فرعون هما: العرض على النار، ودخول النار.. هل كان آل فرعون يعرضون على النار في الحياة الدنيا ؟ .. طبعا لا .. إنهم لو رأوا النار وهم في الحياة الدنيا لسجدوا لله تبارك وتعالى ولقتلوا فرعون ذلك الاله المزيف، لأنه في هذه الحالة سيوردهم النار .. مصداقا لقوله سبحانه وتعالى :

# ﴿ يَقَدُمُ قَوْمَهُ بَوُمَ الْقِيلَمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّالَ فَوَيِئْسَ الْمُؤْرُودُ ﴾ النَّارَ وَيِئْسَ الْمُؤْرُودُ ﴾

والآية ٩٨ سورة هود،

فلو أن آل فرعون كانوا يعرضون على النار في الحياة الدنيا لعرفوا أن عبادتهم لفرعون ستؤدى بهم الى العذاب ، وما كانوا عبدوه ابدا . . ولو قلنا أن آل فرعون يعرضون على الناريوم القيامة . . لكان ذلك خطأ لأنهم يوم القيام يدخلونها . . والله تبارك وتعالى يقول :

# ﴿ وَيَوْمَ تَتَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدُخِ لَمْ أَءَ اللَّهِ عَالَ فِي كُوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴾

ومن الآية ٤٦ سورة غافر،

ومراحل حياة الانسان ثلاث : الحياة الدنيا ، وما بين الموت والبعث ( وهي حياة البرزخ ) ، وعندما تقوم الساعة . هذه المراحل الثلاث سنحاول أن نحدد من خلالها متى يعرض آل فرعون على النار . .

وإذا كان ذلك لم يحدث فى الدنيا ويوم القيامة يدخلون النار ، فإن العرض لابد أن يتم ما بين الموت والبعث . . اى فى حياة البرزخ .

اذن فهناك حياة في البرزخ . . ومن خلال هذه الحياة يعرض آل فرعون على النار .

والسؤال هنا : هل يعرضون على النار وهم فى قبورهم ؟ . . أو أنه يتم ذلك بأن الله سبحانه وتعالى يجمعهم ليعرضوا على النار . .

وسواء تم العرض وهم فى قبورهم . أو بأى طريقة أخرى . . فإننا نعرف من الآية الكريمة . . بأن هناك نوعا من الحياة فى البرزخ فيه تعقل وإحساس . . ونعرف ايضا أن الإنسان فى البرزخ يعرف أين مصيره إلى الجنة أم إلى النار ، وأنه يرى مقعده فى الجنة أو مقعده فى النار ، وذلك مصداقا

لرسول الله صلى الله عليه وسلم:

«القبر إما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار» .

ولذلك فإن عذاب القبر أن يرى الإنسان مقعده من النار عذاب رهيب ، لأنه كها قلنا انتظار البلاء أشد من وقوعه . . ذلك أنه لو عرفت مثلا يقينا أن ابنك الوحيد سيموت في حادث سيارة بعد عام . . ألا يكون ذلك عذابا لك طوال هذا العام . . حتى أنك تتمنى الموت ليريحك من هذا العذاب . . إذن فانتظار البلاء أشد عذابا من وقوعه . .

( الآية ١٣ بسورة المتحنة )

لابد أن نلتفت الى قوله سبحانه وتعالى : «كما يئس الكفار من اصحاب القبور » . . ومعنى انهم يئسوا أن هناك نوعا من التعقل قد أدخل فى نفوسهم اليأس ، لأنه إذا كان الانسان فى قبره بلا إحساس ولا شعور . . فهو لايملك القدرة على أن يأمل أو يياس ، ولكن كونهم يئسوا يدل على أنهم عرفوا يقينا أن مصيرهم النار .

هذه بعض الصور التي أعطاها الله لنا عن حياة البرزخ . . ٧٠ لنعرف أنها حياة لها قوانينها ، ولنعرف أن الله سبحانه وتعالى قد المحتص آل فرعون بالعرض على النار في حياة البرزخ . . ليتجبرهم وعبلاتهم لفرعون . . لأن هذه ليست معصية (اوامر) ، ولكنهامغصية (آمر) . . ولأن آل فرعون جاءهم موسى بآيات كثيرة تثبت الألوهيه لله سبحانه وتعالى وحده ، ولكنهم سخروا بها ، وأن إدخال الكافرين والعاصين إلى النار لايتم إلا بعد الحساب يوم القيامة . . ولكن مرحلة الحياة في القبر يعرف الأنسان فيها مصيره . . إما يكون منعها في قبره . . فيكون في نعيم لأنه يعرف ما ينتظره . . وأما يكون من أهل النار والعياذ بالله . . فيكون في عذاب شديد لأنه يعرف ما ينتظره . . فلا يتم إلا بعد الحساب يوم المجانة أو النار . . فلا يتم إلا بعد الحساب يوم القيامة .

وخلاصة القول أن الانسان كلما تقدم فى العلم حسب ريفا ـ انه قادر ، وأن القدرة من ذاته ، وأنه متمكن فى الأرض ، فيأتى الموت ليفيق من وهمه الكبير ، ويعرف أنه لاذات له ، وأن كل ماهو موجود فى الدنيا هو من صنع الله سبحانه وتعالى ، ولكن الوقت يكون قد فات لأن يتوب . لأن التوبة ساعة الاحتضار توبة إجبار بعد مارأى ، وعندما يرى الانسان مصيره ساعة احتضاره لاتكون التوبة إيمانا . . لأن الايمان لابد أن يكون بالغيب مصداقا لقوله تعالى لأن الايمان لابد أن يكون بالغيب مصداقا لقوله تعالى

﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَنُصَيِّمُونَ ٱلصَّكَاوَةَ ﴾

د من الآية ٣ سورة البقرة ،

وقد انكشف له ما كان غيبا عنه وانتهت مرحلة الايمان



أخبرنا الله سبحانه وتعالى أن هناك نوعا من الحياة فى البرزخ . . ولكن الناس تعيش هذه الحياة بمفهوم الحياة الدنيا وهذا خطأ . لأن مفهوم الحياة الدنيا له قوانينه ، وحياة البرزخ لها قوانينها ، والحياة فى الأخرة لها قوانينها . وكل من هذه القوانين مختلف تماما

بالنسبة للإنسان . .

فالحياة فى الآخرة مثلا أبدية ليس فيها موت ، والحياة فى الدنيا فيها موت ، والحياة فى البرزخ فيها كشف لما هو غيب عنا ، والله تبارك وتعالى قد عرفنا ببعض الآيات الكبرى التى ستحدث عند نهاية العالم .

هذه الآيات التي نتحدث عنها نعرف يقينا أنها ستحدث ، لأن الله جل جلاله أخبرنا بها . ولكن ليس من المفروض أن نعرف كيفية حدوثها .

إن هناك فرقا بين أن تؤمن بالحقيقة ، وأن تعرف كيفية حدوثها . فالإيمان بالحقيقة شيء ، والإيمان بكيفية حدوثها شيء آخر . كيفية الحدوث هذه من غيب الله سبحانه وتعالى ، ولذلك عندما سأل ابراهيم ربه عن الكيفية التي تحدث بها عملية احياء الموتى كها يروى لنا القرآن الكريم :

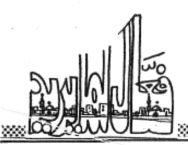
حاول بعض المشككين من الناس أن يفسر هذه الآية على أساس أنها تمس إيمان ابراهيم أبي الأنبياء عليه السلام . . وهذا افتراء على ابراهيم ، لأن الله سبحانه وتعالى جعل ابراهيم للناس أماما . وَعَصَّه تمحصيا وابتلاه بابتلاءات لا حصر لها ولا عد ، ثبت فيها ثبوت الجبال الرواسي ، وجعل من ذريته الأنبياء . ولا يمكن أن يكون كل هذا التكريم لإبراهيم عليه السلام . . الا أن يكون مؤمنا حقا ، ومن أساسيات إيمانه أن الله قادر على أن يجيى الموتى .

لقد كان سؤال ابراهيم هنا عن الكيفية فقط ، وأراد الله تبارك وتعالى أن يفهم ابراهيم وكذلك الناس جميعا ألا يسألوا عن الكيفية ، لأنك مع الله سبحانه وتعالى لا تسأل كيف ؟ . . فالله يقول للشيء : «كن فيكون » . والكيفية هنا فوق قدرات العقول كلها ، ولذلك أدخل الله جل جلاله ابراهيم في تجربة ايمانية ، وذلك في قوله تعالى :

﴿ قَالَ فَكُذُ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرُهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ أَجْعَلُ عَلَى الطَّيْرِ فَصُرُهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ أَجْعَلُ عَلَى الطَّيْرُ فَصُرُهُنَّ يَأْنِينَكَ سَعْيًا وَأَعْلَمُ أَنَّ صَعْلِيَّا وَأَعْلَمُ أَنَّ صَعْلِيَّ اللَّهُ عَزِيزُ عَكِيدٌ ﴾
اللَّهُ عَزِيزُ عَكِيدٌ ﴾

(من الآية ٢٦٠ سورة البقرة)

هل عُرَّف الله سبحانه وتعالى ابراهيم عليه السلام بالكيفية ؟ . . لا . . ولكنه جعله يشهدها دون أن يعطيه أسرارها ، لأن هذا ـ كها قلنا ـ فوق قدرة العقل البشرى .



#### تجبلا .. قيم قبهت

هذه القصة لم تحدث مع ابراهيم وحده ، بل حدثت مع أحد أنبياء اليهود ، وحدثت مع زكريا عليه السلام ، وحدثت مع مريم عليها السلام .

لقد مر أحد أنبياء اسرائيل على قرية دمرها عذاب من الله تبارك وتعالى . . فقال كها يروى لنا القرآن الكريم :

﴿ أَوْكَ ٱلَّذِى مَرَّعَلَى قَدْرَيَةٍ وَهِى خَاوِرَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّ يَحْيِءَ هَذِهِ ٱللَّهُ بَعُدَمُوتِهِ ۖ فَأَمَا لَهُ ٱللَّهُ مِا ثَمَةَ عَامِرِتُمْ بَعَثَهُ ۚ ﴾

من الآية ٢٥٩ سورة البقرة)

هذا النبى تساءل عن كيف سيحيى الله هذه القرية بعد أن دمرت تدميراً شديداً ؟. فأراد الله سبحانه وتعالى أن يلفته إلى أنه ليس مع الله كيف ؟. فأماته مائة عام ثم بعثه ، وسأله كما يروى لنا القرآن الكريم :

﴿ قَالَكُمْ لَبِثُتَّ قَالَ لَبِثُتُ يَوْمًا أَوْبَغُضَ يُومِّ قَالَ بَلِ
لَبِثُتَ مِاْئَةَ عَامٍ ﴾
لَبِثُتَ مِاْئَةَ عَامٍ ﴾

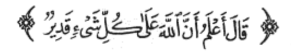
(من الآية ٢٥٩ سورة البقرة)

إنه عندما سأل عن الكيفية أماته الله مائة عام ثم بعثه ، ولما

استيقظ لم يكن شيء فيه قد تغير ، بل كان على نفس الهيئة التي مات عليها . . استيقظ شابا قريا ، لا شيء حوله ينبئه بأنه مات مائة عام . . ولذلك عندما سأله الله تعالى : ﴿ كُم لَشِت ﴾ ؟ . قال قياسا على عادة النوم عند الإنسان : ﴿ لَبْشِت بُوما أو بَعْضَ يَوْم ﴾ . . لأن الإنسان لا يستطيع أن ينام أكثر من ذلك . حينئذ أعطاه الله سبحانه وتعالى الدليل المادى على أنه مات مائة عام ثم بعثه . . فقال جل جلاله :

(من الآية ٢٥٩ سورة البقرة)

وهكذا أراه الله سبحانه وتعالى من قدراته كيف أنه حفظ له طعامه لم يتغير ولم تؤثر فيه السنون ، ثم نظر الى حماره فوجد أن الحمار أصبح عظاما نخرة . أى أنه مات ثم تعفن ثم تحلل حتى أصبح عظاما نخرة ، وهذا ما لا يمكن أن يحدث بين يوم وليلة ، ثم أعطاه الله آية أخرى ليشهد عودة العظام النخرة وعودة الحياة الى حماره . . حينئذ قال :



(من الآية ٢٥٩ سورة البقرة)

إن طلاقة قدرة الله سبحانه وتعالى . . قد أوقف الزمن عن الطعام فبقى طازجا لم يفسد ، وأجرى الزمن على الحماد ٧٧

فأصبح عظاما نَحُرَهَ . الله تبارك وتعالى يفعل بقدرته الشيء وضده ، ولكن هل أراه الله جَلْ جلاله الكيفية التي يتم بها ذلك ؟ . . لا ، ولكنه سبحانه وتعالى أدخله في تجربة عملية ليعرف أن الله على كل شيء قدير .

وزكريا عليه السلام حين دخل المحراب على مريم فوجد عندها فاكهة في غير موسمها ماذا فعل؟ . . لقد اتجه الى الله سبحانه وتعالى بدلائل القدرة التي رآها . . وطلب منه جل جلاله أن يرزقه بالولد . لكن زكريا تذكر الأسباب وكيف أنها منعدمة عنده وعند زوجته فقال كها يحكى القرآن الكريم في قوله تعالى :

﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّا يَكُونُ لِي عُلَامٌ وَقَدْ بَلَغَنِىَ ٱلۡصِے بَرُ وَٱمۡرَأَ يَهُ عَاقِـ ﴿ قَالَ كَذَٰ لِكَ آمَّهُ يَفُعُلُمَا يَشَآءُ ﴾

( الآية ٤٠ سورة آل عمران )





#### السباب وطلاقة القدرة

هل أخبر الله سبحانه وتعالى رسوله زكريا عن الكيفية التى سيعطيه بها الغلام بدون أسباب ؟! إن الأسباب تحكم على من هي عاقر وتقدمت في السن ألا تلد . . فاذا كان زوجها شيخا كبيرا يكون الامتناع أكثر ، بل يكون ذلك من المستحيل في أسباب البشر . . لكن من سبب الأسباب لا تعجزه الأسباب ولا تقيد قدرته . . الله سبحانه وتعالى لم يبلغ رسوله الكيفية التي سيتم بها ذلك . ولكنه قال سبحانه : ﴿ كذلك الله يفعل ما يشاء ﴾

ومريم ابنة عمران عندما بشرتها الملائكة بأنها ستلد عيسى ابن مريم . ومع أنها رأت معجزات كثيرة تخرق قانون الأسباب . . إنه يأتيها الطعام في غير موسمه ، وإنه يتواجد عندها دون أن يحضره أحد ، وهذا عطاء من الله لها بدون الأسباب ، لكن عندما بشرت بالغلام رجعت الى الأسباب كها يروى لنا القرآن الكريم :

(الايتان ٢٠ و٢١ سورة مريم)

#### وفي سورة آل عمران:

# ﴿ قَالَتُ رَبِّ أَنَّا يَكُونُ لِي وَلَا ثُولَمْ يَمُسَسِّنِي بَشَرُ ۖ قَالَ كَذَٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

(الآية ٤٧ سورة ال عمران)

وهكذا عندما تساءلت مريم كيف سترزق بغلام ولم يمسسها بشر؟.. والطفل ـ بأسباب الدنيا ـ لا يأتى الا من اجتهاع رجل وامرأة لم يخبرها الله سبحانه وتعالى عن الكيفية التي سيتم بها ذلك ولكنه جل جلاله قال: ﴿ قال كذلك قال ربك ﴾ .

كذلك نرى أن الله سبحانه وتعالى عندما سأله انبياؤه ورسله الذين اصطفاهم واختارهم من خلقه ، وكلفهم بإبلاغ منهج السهاء للأرض . . (كيف) يحدث ما حدث . قال الحق جل جلاله : ﴿ قال كذلك قال ربك ﴾ . .

كذلك اذا تحدثنا عن الآية الكونية التي سيريها الله لعباده والساعة تقترب من موعدها لا نقول ولا نتساءل كيف يحدث ذلك بعد أن رأينا طلاقة قدرة الله ، وأنه سبحانه وتعالى لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السهاء .

يقول الله تبارك وتعالى فى القرآن الكريم منبئا بما سيحدث من آيات عندما تقترب النهاية ايذانا بفناء العالم :

> ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوَٰ لِكَلِيهِمْ أَخَرَجَنَا لَمُكُمْ ذَاّبَّةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمُ أَنَّ ٱلنَّاسَكَا نُوْابِعَا يَٰتِنَا لَا يُوقِئُونَ ﴾ (الابن ٨ سور: النسل)

إن الله سبحانه وتعالى يخبرنا انه بعد أن يصل الناس الى قمة العلم الدنيوى . . ويحسبون أنهم قد حكموا كل شيء ، وسيطروا على كل شيء ، وأصبحت الأرض خاضعة لهم . . يأتى الله سبحانه وتعالى بآية تثبت لهم عجزهم أمام قدرة الله سبحانه وتعالى .

لقد وصل الإنسان الى القمر ، وقد يصل الى المريخ ، والعلم يعطينا كل يوم شيئا جديدا ، حتى أنه ألغى المسافات فى العالم كله ، فأصبح الحدث الذى يقع فى منطقة ما ، يراه الناس فى كل انحاء الأرض فى نفس لحظة وقوعه ، وأصبح الإنسان يتكلم فى أى مكان من الأرض ، فيصل صوته الى الدنيا كلها فى نفس لحظة كلامه ، وهناك اختراعات قادمة ربحا تحقق أكثر من ذلك .

لكن في الوقت الذي يكون فيه الإنسان مغترا بعلمه مفتونا على الموقع . يخرج الله تبارك وتعالى له من الأرض دابة . هذه الدابة تتحدى قدرات البشر! فكل ما أتيح لهم من علم ، وكل ما كشفه الله سبحانه وتعالى من أسرار في كونه للانسان ، لا يجعله يستطيع أن يجعل الدابة تتكلم . . فيخرج الله سبحانه وتعالى لهم من الأرض دابة تكلمهم!!

ولكن . . هل ستتكلم هذه الدابة لغة واحدة ؟ . . أو ستتكلم بكل لغات الأرض لتكون المعجزة أكبر ؟! لا أحد يستطيع أن يجزم بشيء . ولكن هذه الدابة ستثبت للبشر جميعا أن علمهم قاصر ومحدود . لقد اعتقدوا ـ بما وصلوا اليه من علم ـ أنهم قد سيطروا على كل ما في الأرض ، ثم في ظل هذا الإعتقاد الزائف يجدون هذه الدابة التي تتكلم تتحداهم وتثبت عجزهم .

كيف سيحذث ذلك ؟!

لقد بينا أنه ليس مع أنته كيف . . وستكون هذه الدابة من العلامات التي تدل على أن الساعة أصبحت وشيكة الحدوث . . هذه العلامة هي أن تتكلم الدابة أعلى علامة أخرى من علامات القيامة يخبرنا بها رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ( لا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من

لقد ألف الناس في الحياة الدنيا أن الشمس تطلع من المشرق . هذا الإلف الذي حدث بإرادة الله سبحانه وتعالى يقلبه لنا ويخرق قانونه في آخر الزمان!..

كيف سيحدث ذلك ؟..

ليس مطلوبا منا أن نعرف . والمهم أن نظام الكون سينقلب ، ويأتى الله تبارك وتعالى إلى النظام الثابت الذى اعتاد عليه الجميع ، ليغيره بعد أن ظن البشر أنه باق وأنه سيظل هكذا دون تغيير أو تبديل . وأن علمهم الذى حصلوه يتيح لهم القوة والمنعة .

ثم تأتى آية من آيات الله تنقض هذا كله فى لحظة ، عندئذ يتبين للناس عجزهم وضعفهم ، وانهم لا يستطيعون ـ مع قدرة الله جل چلاله حولا ولا قوة .

#### عندما تطلع الشمس من مغربها

إن هناك فرقا ـ كما قلنا ـ بين أن نؤمن بالحقيقة ، وأن نعرف كيفية حدوث هذه الحقيقة .

رسول الله صلى الله عليه وسلم أخبرنا أنه قبل قيام الساعة ستطلع الشمس من مغربها ، وذلك يؤكد لنا حقيقة أن الله سبحانه وتعالى وحده هو الذى يغير ولا يتغير ، وأنه لا ثبات ولا بقاء لشيء في الكون ، وأن كل مانراه ثابتا يأتي له وقت يغيره الله متى شاء .

وإذا أردنا أن نضرب لذلك مثلا يقرب ذلك للأذهان ـ ولله المثل الأعلى ـ بالمجموعة الشمسية التي نعيش فيها فهاذا نرى ؟! الأرض تدور حول نفسها ، والأرض تدور حول نفسها ، والقمر يدور حول الأرض . الا نجها اسمه الفيجا او النسر الواقع ، والله سبحانه وتعالى قال لنا في القرآن الكريم :

# ﴿ وَالثَّمُ مُن تَجْرِي لِمُسْنَقِرِ لَكَأَ ذَالِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَكِلِيمِ

(الآية ٣٨ سورة يس)

لقد أراد الحق تبارك وتعالى أن يضرب لنا صورة حركة الشمس فقال جل جلاله: ﴿ تجرى ﴾ ليلفتنا الى أن حركة الشمس سريعة . لأن الجرى أسرع من المشى . . ومستقر الشمس مكان لا يعلمه الا الله سبحانه وتعالى . .

ومادامت الشمس (تجرى) لمستقر لها ، وأن كل فعل له رد

فعل مساو له فى القوة ، ومضاد له فى الاتجاه . . فيمكننا أن نتصور ـ وهذا مثل لتقريب الصورة فقط ، ولا علاقة له اطلاقا بكيفية الحدوث ـ أنه من الممكن إن كان مستقر الشمس هو نهاية حركتها فى اتجاه معين ، أن ترتد على عكس سيرها وبالقوة ذاتها فتطلع من مغربها .

إنك اذا ضربت كرة بقوة فى حائط معين ، فإنها ترتد منه بنفس القوة وعكس الاتجاه . فاذا كانت المجموعة الشمسية تسير الى مستقر لها ، فقد يأتى يوم \_ حين ينتهى مسارها \_ ترتد بالعكس . والحق سبحانه وتعالى يقول ( والشمس تجرى لمستقر لها ) أى أن لها مستقرآ ستقف عنده .

قد يكون وقوفها عند المستقر يجعلها ترتد في عكس اتجاهها ، فإن كانت تأتى من المشرق ، فستأتى من المغرب .

هذا مثل تقریبی لأننا جمیعا لا نستطیع أن نجزم ، أو حتی نعطی احتمالا لما سیحدث ، ولکنها صورة تقریبیة لیتصور العقل البشری امکانیة طلوع الشمس من مغربها .

ويجب ألا يغيب عن أذهاننا حقيقة هامة مرتبطة بهذه الآية الكبرى . . هي أنه حين تطلع الشمس من مغربها لا تقبل التوبة . يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديثه الشريف :

( إِنَّ اللهِ يَبْسُطُ يَدَهُ بِاللَّيِلِ لِيَتَوُبَ مُسِيء النهارِ ، ويَبْسُطُ يَدَهُ بِالنهارِ ليتُوبَ مُسيء الليلِ حتى تطلع الشمس من مَغْرِبِها ﴾

إذن طلوع الشمس من مغربها هو آية كبرى من آيات الله ستحدث ، فإذا حدثت لا تقبل التوبة .



ننتقل بعد ذلك إلى علامة اخرى من علامات الساعة ، عندما تكون وشيكة الحدوث . . اقرأ قول الحق سبحانه وتعالى :

# ﴿ فَآرُنَفِتِ يَوْمَرَا أَيْ اَلْتَكَا مُهِدُخَانِ ثُمُدِينٍ يَغْثَكَا لَنَّاسَ هَا فَأَرْنَفِتُ عَنَا هَا مُؤْمِنُونَ ﴾ هَالْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾ الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾

(الآيات من ١٠ ـ ١٧ سورة الدخان)

هذه علامات أخرى من العلامات الكبرى لنهاية العالم . . وكل الآيات التى تحدثنا عنها هى من العلامات الكبرى لنهاية العالم ، ذلك أن السهاء ستأتى بدخان يغطى الأرض كلها ، وهذا الدخان سيحيط بكل مكان بعد أن يكون الإنسان قد عصى واغتر وترك منهج الله ، واعتقد أن الدنيا تسير بقوانينه هو . حينئذ يأتى هذا الدخان وفيه عذاب للناس ومحيط بالأرض . . فيتضرع الناس الى الله تبارك وتعالى ان يرفع عنهم العذاب لأنهم آمنوا وثابوا وعادوا الى طريق المنهج . .

ولكن بمجرد أن يرفع الله عنهم العذاب يرتدون كافرين !! فتأتى بعد ذلك البطشة الكبرى والإنتقام الإلهى من أولئك الذين يَرَوْنَ آيات الله ويجحدونها . أن هذه التحديات التي أخبرنا بها الله سبحانه وتعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم هى الآيات الكبرى لقرب نهاية العالم . لقد تحدى الله سبحانه البشر جميعا أن يجاروا فعله وقدرته . يقول الحق تبارك وتعالى :

هذا التحدى من الله لخلق الله جميعا تحد استمر أربعة عشر قرنا وسيستمر حتى نهاية العالم دون أن يستطيع الإنسان أن يخلق ذبابة . . ذلك المخلوق الضعيف الذى أراد الله سبحانه وتعالى أن يتحدى به الدنيا كلها مجتمعة دون ما تحديد لزمان أو مكان ، ودون ما تحديد لشعب معين أو لفئة معينة أولجنس معين ، وإنما طلب الله تبارك وتعالى من علماء العالم جميعا أن يتحدوا ويتعاونوا ويتكاتفوا ليخلقوا الخلية الحية ، ولكنهم حتى الآن وإن استطاعوا أن يحققوا أشياء كثيرة في علوم الفضاء وغيرها . . الا انهم لم يستطيعوا أن يخلقوا الخلية الحية الحية .

# التحدى قائم ومستمر ..

إذن فهناك تحد أتى منذ نزول القرآن الكريم ، وتحد يأتى قرب نهاية العالم ، وكل هذه التحديات لم يستطع أحد أن يواجهها ، لأن المتحدى هو الله سبحانه وتعالى ، وكلما مر الزمن . يأتى الله بتحديات أكبر للبشر ، لماذا ؟ لأنه كلما مر الزمن ضعف الخط الإيمانى . وازداد الناس تعلقا بالعلم وازدادوا غرورا بعقولهم . والله تبارك وتعالى يبين لهم تفاهة علمهم بالنسبة للقدرة الألهية .

ولعل بعض الناس يتساءلون هل سيضعف القرآن في آخر الزمان كما يضعف الخط الإيماني ؟! ونقول لا . . إن الايمان سيضعف ، ولكن القرآن سيعلو ، ونحن نرى ذلك الآن . فبينما يقل الإيمان ، يعلو القرآن . . فنجد من يهتم بطباعة المصاحف الأنيقة المزخرفة بماء الذهب ، ونجد أن كل إنسان حريص على أن يكون عنده مصحف أو أكثر في بيته ، أو في سيارته أو في محل عمله وربما لو بحثت لو جدت أنه لم يقرأه ولو مرة واحدة . وتجد من غير المسلمين من يعتني بطباعة القرآن طبعات فاخرة ، ومن يكتب القرآن كله في صفحة واحدة ، ومطابع المصاحف في اليابان وايطاليا والمانيا الغربية . كل هذا يحدث إلآن . حتى أن الله سبحانه وتعالى يسخر غير المسلمين بطباعة القرآن بشكل يليق بجلالة وتعالى يسخر غير المسلمين بطباعة القرآن بشكل يليق بجلالة وبعالة !! ولذلك فأنت تتعجب حين ترى من ليس بمسلم يخدم طباعة القرآن . ولايخدم طباعة الكتاب الذي يؤمن به !! .

إن خط القرآن سيعلو، لأنه محفوظ من الله سبحانه وتعالى . . ولكن الخط الإيماني هو الذي سيضعف كلما تقدم الزمن .

وكان المفروض أن يكون العكس . لارتفاع مدارك الإنسان واطلاعه على بعض ما أظهره الله له من أسرار الكون وقوانينه التى دفعته الى الرقى والتقدم !!

. . نأتي بعد ذلك الى قول الحق جل جلاله :

﴿ إِنَّمَا مَثَ لَأَكْتِهِ وَالدُّنْيَا كَمَا الْأَنْتُ الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَلَا الْمَثَا الْمَثَلَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

(الآية ٢٤ سورة يونس)

في هذه الآية الكريمة يعطينا الله تبارك وتعالى مثل الحياة الدنيا من أولها الى آخرها ، من البداية الى النهاية . فكل ما في هذا الكون نزل من السهاء قبل وجود الخلق ليبدأ دورته على الأرض .

الله جل جلاله يشبه لنا الحياة الدنيا بالماء الذي ينزل من السهاء . فهدون آلماء الذي ينزل من السهاء لا تكون هناك حياة على الأرض . . ولو امتنع المطر لمات كل من عليها من انسان

وحيوان ونبات . . ولأصبحت الأرض صحراء جرداء أو أرضا ميتة . .

اذن أسباب الحياة تأتى كلها من السهاء ، انها تنزل طاهرة مطهرة ، فتختلط بالأرض ، وتعطى للناس ما يأكلونه وتأكل أنعامهم . . تعطيهم الغذاء والماء وما يحفظ حياتهم . . حينئذ يبدأ الناس في تزيين الأرض . . وكل ما على الأرض هو زينة لها . . مصداقا لقوله سبحانه تعالى :

# ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَاعَلَا لَأَرْضِ زِينَةً كَمَّا لِنَبَالْوَهُمُ مُ الْأَرْضِ زِينَةً كَمَّا لِنَبَالُوَهُمُ

(الآية ٧ سورة الكهف)

ويجب أن نلتفت الى نص الآية الكريمة . . لماذا لم يقل الحق جل جلاله (زينة لكم) . . ؟ ذلك لأن كل ما على الأرض لا يستطيع أحد أن يملكه ، فهو يبقى فى الأرض حتى يرث الله الأرض ومن عليها ، فملكيه الناس هى ملكية مجازية . . انهم مستخلفون فيها ملكوا . .

أنا أقول مثلا أنا أملك هذه العهارة . ولكنها في الحقيقة ستنتقل بعد أن أفارق الدنيا من يد الى يد الى اناس كثيرين ، كل منهم يدّعى أنه مالكها ، ثم يتركها ويمضى ويأتى آخر وهكذا .

إذن كل ما على الأرض من زينة ومن حدائق فيها من الثمرات ، ومن عمارات يتفنن أصحابها في أن تبدو في شكل جيل جذاب . . زينة يتمتع بها حتى من لا يملكها بمتعة النظر .

اننا في الحقيفة نزين الأرض ، والزينة على الأرض تزداد كلما تقدم الإنسان في العلم واكتشف وسائل جديدة تزيد من زينة الأرض . . وتجعلها مكان اقامة مزيناً للإنسان جيلا بعد جيل الى أن يرث الله الأرض ومن عليها .

واذا أردنا أن نجمل مافصلنا نقول: انه ليس مع الله سبحانه وتعالى كيف . . وانه جل جلاله اذا قال «كن » فإن الشيء يكون ، وانه كلما تقدم العلم ظن الناس أنهم قد سيطروا على الأرض وما فيها ويستطيعون أن يفعلوا بها ما يشاءون .

حينئذ يأتى أمر الله ليهلك هذا كله ، وتظهر الحقيقة للبشر كل البشر ، انها لن تظهر كغيبيات مطلوب الإيمان بها . . ولكنها كوقائع مشهودة عندما تأتى نهاية العالم .



## الفصل السادس



ونعرف الحقيقة

صلف الانسان وغرورة صورا له ـ بعد ان كشف الله له بعض اسرار كونه ـ انه قادر على تسيير الحياة وفق مشيئته وتدبيره، فابتعد عن منهج الله وشرع لنفسه، وهذا جهل مطبق، وغرور لا يستند الى اساس، واذا كنا نسمع الان صيحات الجهالة بأن

عصر الايمان قد انتهى وبدأ عصر العلم ، فها هذه الصيحات الا مقدمة لأن يعبد الانسان ذاته ونفسه .

الله سبحانه وتعالى يقول في كتابه العزيز

﴿ إِنَّامَتُ لَآتُكُو الدُّنْيَاكَ مَا اِزَلَنَاهُ مِنَ التَهَا اِ الْمُنْكُمُ الْمَعْلَمُ الْمُحَلَّمُ الْمُحَلَّمُ الْمُحَلِّمُ الْمُحَلَّمُ الْمُحَلَّمُ الْمُحَلَّمُ الْمُحَلَّمُ الْمُحْتَى الْمُحَلِّمَ الْمُحْتَى اللَّهُ الْمُحْتَى الْمُحْتَى الْمُحْتَى اللَّهُ الْمُحْتَى اللَّهُ الْمُحْتَى اللَّهُ اللَّهُ

( الآية ٢٤ سورة يونس )

لقد استطاع الانسان ان يضفى على الارض زينة وزخرفا لم تعرفها العصور السابقة من قبل . . وكل يوم يعطى العلم جديدا يزيد في رفاهية الانسان . . ولكن هل أضاف الانسان شيئا من اساسيات الحياة وضرورياتها ؟

ويجب ان ندرك جيدا ان الانسان ليس اصيلا في الكون ، وانما هو طارىء عليه ، إنه يأتي ويعيش فترة محدودة ثم تنتهى

حياته ، والانسان لا علاقه له بعمر الدنيا ، ذلك أن الدنيا قد يكون عمرها مئات الألوف من السنين او ملايين السنين ، لكن هذا يجب ألا يشغلنا ، انما الذي يشغلنا هو فترة حياة كل منا على هذا الارض . . إنها لن تزيد عن مائة سنة او اكثر قليلا .

ان ثبات الكون يعطينا شعورا (وهميا) بشيئين :

الشعور الاول : ان هذا الكون ليس له نهاية ، ومهما قال الناس عن نهاية الكون ، تجد كل من يعيش فيه يعتقد انه لازال هناك ملايين السنين حتى ينتهى الكون . . وهذا مجرد

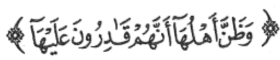
والثاني : هو أن الاشياء التي تخدمنا في الكون تعطينا بذاتنا . . وهو ايضا وهم . . انها في الحقيقة تعطينا بقدرات الله سبحانه وتعالى ، وكل شيء في هذا الكون خاضع لقدرة خالقه ، ولا يحدث شيء في كون الله يخرج عن مراد الله الفعلي ، ولا يستطيع الانسان الا ان يزين الارض بما اودعه الله فيه من قدرات ، وكل ما على الارض هو زينة لها . . مصداقا لقوله تعالى:

### ﴿ إِنَّاجَعَلْنَامَاعَكَأَلُأَرْضِ زِينَةً لَّمَا لِنَبَالُوَهُ مُزَّايُّهُمُ أَحْسَكُنُ عَمَلًا وَإِنَّا كَتِعِلُونَ مَاعَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ (الأيتان ٧، ٨ سورة الكهف)

اذن فكل ما هو على الارض وما تراه انما هو زينة للارض نفسها ، وانت تستمع بزينة الارض مادمت عليها ، فإذا انتهى عمرك ، انتهى تمتعكَ بزينة الارض . . تذهب انت ولكن ما على الارض يبقى زينة لها . . ويوم يأتى امر الله وينتهى هذا العالم يصبح كل ما على الارض من زينة حطاما . . وينتهى كل شيء .

الله سبحانه وتعالى حين يجد أن الانسان قد اغتر بنفسه وترك منهج السياء رغم ما اعطاه الله سبحانه وتعالى من آيات تثبت ان الخالق هو الله ، تكون مهمة الحياة الدنيا قد انتهت . . ثم يطلع الله سبحانه تعالى بعد ذلك الانسان على الحقيقة وكأنه يقول له :

لقد غرتك نفسك وابتعدت عن المنهج ، واعتقدت أنك تسير الكون بذاتك ، ولذلك سأطلعك على الحقيقة . ومن هنا يجب ان نتنبه الى معنى الآية الكريمة :



(من الآية ٢٤ سورة يونس)

بأن هذا ظن وليس حقيقة . . إنهم ليسوا قادرين عليها ، . لكنهم يتوهمون ذلك . . وهذا زيف .

حينئذ يأتى الحق سبحانه وتعالى ويغير الشيء الثابت في الدنيا بطلاقة قدرته التي ليس لها حدود ، ولا تقيدها قيود .

#### نماية العالم كما يصورها القرآن الكريم

وعن الأيات التي ستتوالى مما لا عهد للانسان به ، والتي تمهد لنهاية العالم . . يخبرنا الله ببعضها كها جاء في قوله جل حلاله:

﴿ إِذَا ٱلشَّمَسُ كُورَتُ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ أَنِكَدَرَتُ وَإِذَا ٱلْجَبَالُ سُيِّرَكُ وَلِذَآ ٱلْمِشَارُعُطِّلَتُ وَلِذَاۤ ٱلْوُحُوشُ حُشِّرَكُ وَلِذَا ٱلْكَارُ مُجِّدَتُ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ وُقِجَتُ وَإِذَا ٱلْمُؤَودَةُ سُبِكَتُ بِأَيِّ ذَنْبِ قُنِكَتُ وَإِنَّا الصُّحُفُ نُشِرَتُ وَإِنَا ٱلسَّمَّاء كُشِطَتُ وَإِذَا ٱلْجَيْمُ سُعَّتُ وَإِذَا ٱلْجَنَّةُ أُزْلِفَكُ عَلِمْتُ فَفُنْ مِنْ الْمُحْمَدِينَ ﴾

(الآيات من ١ ـ ١٤ من سورة التكوير)

متى تحدث هذه الصور المتعددة ؟ انها ستحدث عندما يوحي الله تعالى الى الارض والكون كله أن يدمر.وماهي إلا لحظات حتى يتدمر الكون كله وينتهى . وفي ذلك يقول الله عز وجل :

﴿ إِنَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَصُ زِلْرَالُمَ ۖ وَلَغْرَجَكِ ٱلْأَصُ أَثْفَاكُما وَقَالَ ٱلْإِنسَانُهَالَهَا يُوْمَعِ نِتُحَدِّثُ أَخْبَارُهَا بِأَنَّرَبَّكَ

# أَفْكِىٰ لَمَا يُوْمَ إِنْ مَهُ دُرُالنَّا سُأَشْتَانًا لِّيرُّوُا أَعْمَالُهُمْ فَكُونُ مَا اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلِمِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُلِمُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّ

( سورة الزلزلة )

والوحى هو اعلام بخفاء بين اللوحى والموحى اليه . . لايفهمه احد الا من أوحى ومن أوجى اليه . . والله سبحانه وتعالى يوحى مايشاء لمن يريد ، فليس الوحى مقصورا على الرسل ، لكنه يشمل مخلوقات كثيرة . فالله سبحانه وتعالى اوحى الى رسله ، واوحى الى ام موسى مصداقا لقوله تعالى :

﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰٓ أُمِّرُمُوسَىٰۤ أَنۡ أَرۡضِعِيَّهِ فَإِذَاخِفُتِ عَلَيْهِ

(من الآية ٧ سورة القصص)

وأوحى الى النحل بقوله تعالى :

﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّحْلِ أَنِ ٱتَّخِيدِي مِنَ ٱلْحِبَالِ بُنُوتًا وَ وَمِنَ ٱلْحِبَالِ بُنُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَغُرِشُونَ ﴾

(الآية ٦٨ سورة النحل)

كم اوحى الله الى الحواريين اتباع عيسى بن مريم عليه السلام وذلك في قوله تعالى :

﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَا تُحَوَّارِيَّةِ نَأَنَّ ءَامِنُواْ بِ وَبِرَسُولِي ﴾ ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَدَةُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

والوحى قد يكون من غير الله سبحانه وتعالى مصداقا لقوله جل جلاله :

## ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰٓ أَوْلِيَّ آبِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ ﴾

(من الآية ١٢١ سورة الانعام)

ولكن الوحى الشرعى هو من الله سبحانه وتعالى للرسل . .

عندما تأتى نهاية العالم يوحى الله سبحانه وتعالى ألى الارض . . كيف ؟ لقد قلنا انه ليس مع الله كيف. قد يقول بعض الناس ان الارض جماد لا يعقل ، فكيف يوحى اليها الله سبحانه وتعالى ؟

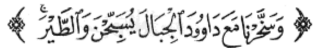
نقول ان الخالق جل جلاله قد جعل لكل خلق من خلقه لغة يتكلمونها . هذه اللغة لانفهمها نحن ، ولكن يفهمها خالقها ويفهمها المخلوق . ولذلك عندما تقرأ القرآن تجد ان الله سبحانه وتعالى يقول :



(من الآية ١٤ سورة الاسراء)

ومعنى ذلك ان كل شيء في الكون مسبح بحمد الله عابد له ولكننا بعلمنا القاصر المحدود لا نسمع ولا نفهم هذا التسبيح . .

يقول جل جلاله تعالى :



وإياك ان تعتقد ان هذه المخلوقات التي تراها أقل منك ادراكا أو وعيا ، فقد تكون هذه المخلوقات أوفى منك علما . فالنملة عقلت أنه إذا مر جنود سليهان فإنهم سيحطمون مملكة النمل ، ولذلك صاحت محذرة باقى النمل بأن يدخلوا مساكنهم التي يأوون فيها هربا من الانسان حتى ينجوا من التحطيم . واقرأ قوله سبحانه وتعالى :

## ﴿ حَتَّىٰۤ إِذَاۤ أَتَوَاْ عَلَىٰ وَادِاللَّهِ لِهَا لَتَ مَلَهُ يُنَآ أَبُّهُا ٱلنَّدُلُ الْمَعُلُواْ مَسَاكِنَكُمُ لَا يَحْطِمَنَّكُمْ سَكِمَ فَوُدُهُو ﴾ مَسَاكِمَ فَوُدُهُو ﴾

(من الآية ١٨ سورة النمل)

كيف عقلت هذه النملة ان الذي يمر هو سليهان عليه السلام وجنوده ؟! ومن اين علمت ذلك ؟! . . وكيف عقلت أن سليهان وجنوده إذا مروا فإنهم سيحطمون وادى النمل ؟! وكيف عرفت وعقلت ان النمل اذا دخل مساكنه فإنه سينجو من التحطيم ؟! لابد ان يكون للنمل علم او عقل هو الذي جعله يفهم كل هذا . . نحن لا ندرى كل هذا بل ونحتقر النملة لصغر حجمها وسهولة القضاء عليها .

وإقرأ ما قاله الهدهد لسليهان عليه السلام كما يحكى القرآن الكريم :

﴿ فَكَنَّ غَيْرَبِيدٍ فَقَالَأَ حَطَّ عَالَمُ تَخْطُ بِهِ وَجِيْنُكَ مِن سَبَا إِنِبَا مِقِينًا الْمُحَدِثُ ٱمْرَأَةً تَمَا كُهُمْ وَأُونِيَتُ مِن سَبَا إِنِبَا مِقَاعَ أَنْكُونَ وَجَدَثُ ٱمْرَأَةً تَمَا كُهُمْ وَأُونِيَتُ مِن كُلِّ فَيْءَ وَلَهَا عَرَقَ مُ عَظِيمٌ وَجَدَتُهُا وَقَوْمَ ايسَجُدُونَ مِن كُلِّ فَيْءَ وَلَهَا عَرَقُ كُونَا يَسْجُدُونَ

لِلشَّمْسِ مِن دُونِ لَلَّهِ وَزَيَّنَ لَهَ مُ الشَّيْطَ الْمَاكُمُ لَهُ الشَّيْطَ الْمَاكُمُ اللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُ مُ الشَّيْطَ الْمَاكُمُ اللَّهِ اللَّهُ الللْمُولِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّ

( الآيات من ٢٢ الى ٢٦ سورة النمل ) .

كيف احاط الهدهد بما لم يحط به سليهان الذي اوتى مُلْكاً لم يؤته احد من البشر ؟ . .

ومن الذي اخبر الهدهد أن هذه ارض سبأ ، وان الذي يحكم هذه البلاد إمرأة ، وانها ملكة وأن لها عرشا عظيها ، وانها وقومها يعبدون الشمس من دون الله وان هذا كفر ، وان الشيطان هو الذي زين لهم ذلك وصدهم عن سبيل الله ولذلك فهم لا يهتدون ؟!

من الذي عرف الهدهد ان العبادة الله وحده وأن الله له ملك السموات والارض الى اخر ما تقوله لنا هذه الايات الكريمة . كيف عقل الهدهد ذلك بينها نقول نحن عنه انه لا عقل له !! كيف عرف كل هذه المعلومات وان هذه الارض اسمها مملكة سبا ؟

ان هذا كله وغيره مما ورد في القرآن الكريم يؤكد لنا ان هناك على لمخلوقات الله لا نعلمه نحن البشر ، وانها تستطيع ان تميز وتعقل ، وانها وان كانت مخلوقة بالغريزة ، الا ان الله عز وجل اعطاها ما يمكنها من اداء مهمتها في الكون . . فإذا كان ذلك مع الحيوان والطير والحشرات ، فإن الارض ايضا

والسياوات تسمعان وتنطقان . . وإقرأ قوله تعالى :

### ﴿ ثُوَّآ السَّنَوَىٰٓ إِلَاّ لَسَّمَاْءِ وَهِى دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ ٱمُتِيَاطَوُعًا أَوِّكُوهِا قَالَتَاۤ أَلَيۡنَاطَاۤ بِعِينَ ﴾ (١٤به ١١ من سورة مصلت)

الله سبحانه وتعالى كلم السهاوات والارض وردت عليه السموات والارض بعد ان سمعت كلام الله عز وجل. وفى ذلك يقول الله عز وجل:

(الآيات من ١ الى ٥ من الانشقاق)

ومعنى قوله تعالى (وأذنت) أنها سمعت بأذنها ـ اين نحن من هذا العلم اللانهائى فى هذا الكون ؟! اذا كان الله سبحانه وتعالى قد بين لنا بعض قوانين كونه فاستعلينا عليها وحسبنا ان الكون خضع لنا بإرادتنا ، واننا نستطيع ان نفعل فيه ما نريد وان نأمره هذا الكون فيطيع . . .

اذا تأملنا هذه الآيات الكريمة نجد ان في الكون علم الانهائيا محجوبا عنا ، وان ما نعلمه هو اقل القليل . .

#### عندما يعبد الإنسان عقله

حين يكفر الانسان بربه ويعبد عقله ويعتقد انه سيطر على الكون ، يأتى أمر الله سبحانه وتعالى ليهدم كل مألوف فى الكون أعطى الانسان هذا الشعور الكاذب بأنه قادر على الأرض ، فينتهى هذا المألوف . . تتكور الشمس وتضمحل وتختفى او تطلع من مغربها او تذهب قوتها وضوؤها . . اللهم ان الرتابة المعهودة فى الشمس والتى الفناها حيث الشم ان الرتابة المعهودة فى الشمس والتى الفناها حيث تشرق فى الصباح وتغرب فى المساء تختفى تماما . . وتتغير قوانين الشمس ، والنجوم التى تتماسك مع بعضها البعض بقدرة الله والتى تسير فى مسارات معدة لها بحيث لا يصدم نجم غيره . . هذه النجوم تتصادم وتتناثر ، كذلك الجبال التى على الارض هذه النجوم تتصادم وتتناثر ، كذلك الجبال التى على الارض من مكانها . وفى ذلك يقول الله عز وجل :

# ﴿ وَيَتَعَلُونَكَ عَنِ آجِجَالِ فَقُلُ يَنسِفُهَا رَبِّ نَسَفًا ﴾

(الآية ١٠٥ سورة طه)

أو يخف وزنها . فهى كالعهن المنفوش ، إن الصورة الكاملة لكل ما سيحدث عند نهاية العالم هو أن المالوف ينتهى . والذى ألفت انه يخدمك . وكان يخدمك بتسخير الله له . قد انتهى تسخير الله واصبح غير مسخر لخدمتك . الارض التى كانت تعطيك الزرع والثمر الذى تأكله لا تعطيك شيئا ، والجبال التى كانت هى اوتاد الارض تحفظ توازنها ويخزن فيها اقوات البشر تنسف نسفا ، والشمس التى

كانت تعطيك الدفء والنور وتبعث الحياة في الكون هي الاخرى لم تعد لها مهمة . انتهت مهمتها ، وزينه الأرض التي كنت تظن انها من صنعك وانك ستبقيها ذهبت وتخلت عنك . . كل هذا انتهى . . دنيا الاسباب زالت وانتهت وحتى سيطرتك على نفسك زالت وانتهت .

حتى قدمك لم تعد تخضع لك تمشى بها الى حيث تشاء ، بل اصبحت تخضع لخالقها الذى كان قد استخلفك فيها وجعلها تطيعك فيها تريد ، ويدك التى كنت تبطش بها انتهت سيطرتك عليها ولم تعد تخضع لإرادتك . . بل ان كل أجزاء الجسم التى اخضعها الله سبحانه وتعالى لمشيئتك أصبحت غير خاضعة لك . . فأنت تمشى الى حيث اراد الله ولو إلى جهنم ، ولسانك لا ينطق الا اذا شاء الله . . وعينك لا تبصر الا اذا اراد لها الله دون امر منك . . ولذلك هناك من سيحشر يوم القيامة أعمى وقد كان في الدنيا بصيرا . . لماذا ؟ . . لأن الله سبحانة وتعالى هو الذى اعطى لعينيه قدرة البصر في الدنيا . . وهو الذى سلب منه هذه القدرة في الآخرة

لقد كان الناس يحسبون انهم يعيشون بقدراتهم ، ويمشون بقدراتهم ، ويتكلمون بقدراتهم ، حسبوا انهم عندما اكتشفوا قوانين الريح . . واستخدموها في اغراضهم الدينوية أنهم قد سيطروا عليها ، ولكن الله سبحانه وتعالى الذي اعطاهم هذه القوانين يسلبها منهم وهكذا كل شيء حولك تغير . . وكل شيء ألفته في الدنيا يتغير .

هذا بالنسبة لمن سيكونون احياء عند نهاية العالم ، ولكن هل من سيكونون في قبورهم عند نهاية العالم ستتغير قوانينهم ؟ . . نقول نعم . . لأنها بداية مرحلة جديدة للجميع

ولذلك فإن اجسادهم تعود اليهم ، وارواحهم تعود الى أجسادهم . . يخرجون من الارض وقد ذهب عنهم الموت الذي لازمهم طوال فترة القبور . .

الله سبحانه وتعالى يخبرنا ان فترة القبور ليست أبدية ، ولكنها فترة معينة يغادر بعدها الأنسان القبر . . فيقول جل جلاله :

## ﴿ ٱلْمَاكُورِ ٱلنَّكَاثُرُ حَتَّىٰ زُرْتُهُمَّ ٱلْمَتَابِرَ ﴾

(الآية ١، ٢ سورة التكاثر)

ولابد أن نلتفت الى قوله سبحانه وتعالى « زرتم » . . ولم يقل خُلُدْتُمْ أو بقيتم . . ومعنى الزيارة كها نعرفها أنك تذهب عند قريب أو صديق لتزورة فتبقى عنده فترة من الوقت ثم تنصرف ، لا تبقى عنده مقيها ولكن زائرا . . وإن طالت الزيارة أو قصرت فإنها فترة تنتهى . . أن هذا ينطبق أيضا على الموتى سكان القبور منذ عهد أدم حتى نهاية العالم فهم ( زوار ) لهذه القبور ، يقضون فيها الوقت ثم يغادرونها . .

ولكن هل يحس الانسان في القبر بالزمن ؟ . . هل الذين ماتوا من عهد ادم يحسون بزمن بقائهم في قبورهم ؟ والجواب لا . . ولذلك عندما يسأل الله الناس بعد ان يخرجوا من قبورهم . . « كم لبثتم » ماذا يكون جوابهم ؟ . . اقرأ قوله تبارك وتعالى :

﴿ وَيُوْمَرَّتَفُومُ ٓ السَّاعَةُ يُقْسِمُ ٱلْحُجُرُمُونَ مَالَبِثُواْ غَيْرَ سَاعَةً ﴿ كَانُوا يُعْرَضَا الْمُعَلِّمُ اللَّا مِنَا الْحَدِينَ أُوتُواْ ٱلْحِلْمَ وَآلِا يَمْنَ كَانُوا يُوْفِقُواْ ٱلْحِلْمَ وَآلِا يَمْنَ كَانُوا يُوْفُوا الْحِلْمَ وَآلِا يَمْنَ

## لَقَدُ لَٰبِثُتُمْ فِكِتَبَٰكِلَّةِ إِلَىٰ يُومِ اللَّهِ عَلَا يَوَمُ الْبَعَٰثِ فَهَا اللَّهِ اللَّهُ الْبَعْثِ وَلَكِنَّا مُرَاكِنَّا لَمَا لَانَعْلَوْنَ ﴾

( الآيتان ٥٥ ، ٥٦ سورة الروم )

إذن ففي حياة البرزخ لا يحس الانسان بالزمن ، لأن الزمن هو قياس للاحداث ، ومادام ليس هناك أحداث فليس هناك زمن . . وان كل من مات مرصود في كتاب لايضل ربي ولا ينسى . . وانه سبحانه احصاهم وعدهم عدا . . لا يتخلف منهم أحد يوم يقوم الناس لرب العالمين ، وان هذا الكتأب لا يفوته شيء ابداً .





#### كيف ستعود الاجساد ؟

لابد لنا من وقفة هنا . . بعض الناس يتساءل كيف ستعود الأجساد كها هم . . مع ان الأجساد كها هم . . مع ان الأجساد بليت ؟

يرد الله سبحانه وتعالى عليهم بقوله جل جلاله:

## ﴿ كَأَبَدَأَنَآ أَوَّلَ خَلْقِ نِّغُيدُهُ وَعَدَّا عَلَيْنَّا إِنَّاكُنَّا فَلِعِلِينَ ﴾

(من الاية ١٠٤ سورة الانبياء)

وهذا امر يسير على الله سبحانه وتعالى ، لأن الله الذي اوجد من عدم ، وخلق على غير مثال ، اوجدهم فى الحياة الدنيا ولم يكونواموجودين ، ويكون اسهل عليه ان يعيدهم فى الأخرة لأنه ايجاد من موجود ، ونحن نستعمل (اسهل) مجازا لمخاطبة العقول البشرية . . لأنه لا يوجد سهل ولا صعب على الله تبارك وتعالى . . بل كل شىء عليه جل جلاله هين ولا يعجزه شىء فى الارض ولا فى السهاء ؟

واذا اردنا ان نقرب هذا الى الاذهان نقول: ان الله قد ميز كل انسان فى الحياة الدنيا بأشياء لاينطبق فيها مع غيره ، واول هذه الاشياء هى بصمة الاصبع . . فلا توجد بصمتان متشابهتان من اول الدنيا الى آخرها . .

وكل جسد إنسانى مميز عن غيره . . لذلك تجد ان خلايا الجسد يعرف بعضها بعضا بشفرة خاصة او بلغة يعلمها الله تبارك وتعالى . فإذا جرح الإنسان مثلا جرحا كبيرا . . تجد ان

خلايا الجسم تتجانس وتتكاثر حتى تلتئم وتعود الى طبيعتها ، فإذا جئنا بعضو من جسد وحاولنا ان نزرعه فى جسد آخر نجد انه يلفظه ولا يتقبله!!

كيف ميز الجسد بين ماهو منه ، وماهو من جسد غيره ، مع ان كل الاجساد متشابهة !! لابد ان لكل جسد شفرة خاصة تميزه عن الجسد الآخر . . وان هذه الشفرة لا تتكرر . . وحتى عندما تنجح زراعة الاعضاء فلابد لمن زرع له عضو من جسد آخر ان يتناول العقاقير والادوية التي تمنع او تقلل من فعالية هذه الشفرة حتى لا تلفظ هذا الجزء الغريب الذي نقل من جسد آخر .

كذلك لكل جسد رائحة خاصة مميزة نحن لا نستطيع ان غيزها ولكن بعض الحيوانات كالكلاب ـ مثلا ـ تستطيع . . ولذلك أذا شيم منديلا او قطعة قهاش فإنه يستطيع ان يخرج صاحبها من بين مئات الاشخاص .

وهناك عشرات من الاشياء أنتى تميز كلا منا عن الآخر . . تمييزا يجعلك تستطيع ان تخرج الشخص نفسه من بين مئات الاشخاص .

وإذا كان الله سبحانه وتعالى قد أعطانا هذا العلم رحمة بعقولنا . . فإنه يجعلنا نفهم انه عندما تعود الأرواح الى الأجسام . . ستعود الى الجسد الذى كانت فيه ، حيث يكون مميزا عن بقية الأجساد التى وجدت من يوم آدم حتى الى نهاية العالم .



#### الانسان وعناصر الأرض

صحيح اننا جميعا مخلوقون من عناصر الأرض ، ولكن لكل منا خلق مميز وتكوين يختلف عن تكوين الآخر . . ان نسبة العناصر في الجسد ليست واحدة وان كانت العناصر واحدة في فكل واحد منا يجتمع فيه الستة عشر عنصرا الموجودة في الارض ، ولكن النسب تختلف بين كل واحد وآخر .

ولتقريب ذلك الى الأذهان فاننا نستطيع بألوان الطلاء ان ننتج درجات عنلفة من اللون لا عدد لها . . فأذا اتينا باللون الأبيض مثلا ووضعنا عليه بعض ذرات من اللون الأصفر لا ختلف ، فاذا زدنا الكمية اختلف اللون ، فاذا جئنا باللون الأحمر ووضعنا عليه نقطة او نقطتين على الخليط لاختلف ، واذا وضعنا سبع او ثماني نقاط لاختلف ، وذلك فإن ضبط الألوان عملية في منتهى الدقة . . لان كل زيادة من أي لون . . تعطينا لونا جديدا .

هذا بقدرة المخلوق ، فكيف بقدرة الله سبحانة وتعالى . لقد خلق الإنسان من عناصر الارض . . وهى ـ كها قلت ـ ستة عشر عنصراً أساسيا . . كل ذرة من احد هذه العناصر ان زادت تعطى انسانا مختلفا . . وان نقصت تعطى انسانا مختلفا . . وبقدرة الله جل جلاله تعطينا عددا لانهائيا في البشر .

وهكذا نرى ان تغييرا اساسيا يحدث بالنسبة للانسان عندما ينتهى العالم . . ولكن شيئا واحدا سنختلف فيه جميعا . . هو الصعقة التي ستصيب كل ما هو حي الا من يشاء الله . . والله سبحانه وتعالى يقول :

# ﴿ وَيُفِخَ فِٱلصُّودِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلتَّمَاوَٰ فِوَكَ وَمَن فِي السَّمَاءُ اللَّهُ ۗ ﴾ الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءً اللَّهُ ۖ ﴾

( من الاية ٦٨ سورة الزمر )

ان هذه الآية تلفتنا الى شيئين هما ان الله تبارك وتعالى قد استثنى بعض خلقه من الصعقة التى ستحدث . . فكأن هناك من لن تصيبة الصعقة وهؤلاء فى علم الله .

وعندما ينتهى العالم وينتهى علم الانسان الذى ظن انه سيطر به على الارض . يعرف الناس الحقيقة ويعرفون ان علمهم كان علما ظاهريا . مصداقا لقوله جل حلاله :

(الآية ٧ سورة الروم)

عند ذلك يعرف الناس العلم الحقيقى وبعد ان كان هذا العلم قد اعطاه الله سبحانه وتعالى لنا (علم يقين) في الحياة الدنيا يصبح (عين يقين). فهناك علم يقين ، وحق يقين ، وعين يقين . في الفرق بينها ؟

نقول: إن العلم الذي نأخذه عن الله سبحانه وتعالى هو علم يقين . . لأنه صادر عن الحق جل جلاله . فالمؤمن يوقن ان ذلك سيحدث فعلا وكأنه يراه امامه .

#### والله تبارك وتعالى يقول :

# ﴿ يَعَلَوُنَ ظَلِهِ مَا يِّنَ الْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْأَخِرَةِ ﴾ مُمْعَظِمِ اللهُ عَلَيْهُ وَنَ ﴾

( الايات ٥ ، ٦ ، ٧ سورة التكاثر )

فكأننا نأخذ العلم عن الله سبحانه وتعالى بأنه علم يقين ، ثم بعد ذلك عندما نرى الغيب بعد خروج الروح سواء فى حياة البرزخ او يوم القيامة فإن رؤيتنا له هى رؤية (عين يقين) اى نراه بأعيننا وهو امامنا . اما بعد الحساب فإن الرؤية تكون فى هذه الحالة حق اليقين ، لانه من يدخل النار ويصبح فى داخلها يكون ذلك (حق يقين) انه تذوقها وأحسها ومن يدخل الجنة يكون ذلك (حق يقين) لأنه قد تذوق نعيمها بعد الم ودخلها ودخلها .

وهكذا مع نهاية العالم ينتهى كل زيف من علم الانسان ويرى أمامه كل شيء على حقيقته وبلا زيف وفي يقين كامل ، فيرى الملائكة ، ويرى الشياطين ويرى الجنة ويرى النار ويعرف عظمة خالقه جل وعلا . . ويعلم يقينا انه لاحول ولا قوة في هذا الكون الا لله سبحانه وتعالى . .

وتنتهى دنيا الاسباب بشموسها واقهارها ونجومها . لتشرق الارض الجديدة بنور ربها سبحانه وتعالى ثم يوضع الكتاب ويقام الميزان وَتُوفَّى كل نفس ما عملت بعد ان انتهت دنيا الاسباب واصبحنا فى حضرة الله مسبب الاسباب هذه بعض خواطرى عن نهاية العالم . . والله اسأل ان يوفقنا ويهدينا سواء السبيل .

### فھر سست

| صفحة                                   | النصل الأول :                |
|----------------------------------------|------------------------------|
| •                                      | البتغير والثابت              |
| ۸                                      | ● الانسان وقوانين المتغيرات  |
| ٠٠                                     | ● العقل واكتشافات الكون      |
| ١٧                                     | ● بقدرات الله لا بقدرتك      |
| ١٩                                     | ● المغيبات والغرور الانساني  |
|                                        | الفصل الثانى:                |
| п .                                    | البحاية والنمناية            |
| ۲٤                                     | ● الانسان وعناصر الأرض       |
| ۲۷                                     | ● ماهى الروح                 |
| ۲۹                                     | ● الروح من أمر ربي           |
| ۳۰                                     | ● لا تغتر فالموت يأتى بغته   |
|                                        | الذمل الثالث                 |
| rv                                     | الاستقبال الإيمانس العيلة    |
| ٤٢                                     | ● الله احسن الخالقين         |
| ٤٤                                     | ● هذا خلق الله               |
| ٥٠                                     | ● الايمان والتقدم العلمي     |
| ۰۳                                     | ● أيات الله وارتقاء الكون    |
|                                        | النصل الرابع                 |
| 88                                     | المألوف ينتمس                |
| ٦٠                                     | ● اتباع المنهج وقاية للمجتمع |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | ● العرض على النار كيف ؟      |
| ٠ ٨٢                                   | ● الزمن وحياة البرزخ         |
|                                        | الثمل الماءس :               |
| VP.                                    | الثأبت يتغير                 |
|                                        | ● تجربة حية للبعث            |
| V9                                     | ● الاسباب وطلاقة القدرة      |
|                                        | 11.                          |

|     | ,                                                         |       |
|-----|-----------------------------------------------------------|-------|
| ۸٣  | 🕏 عندما تطلع الشمس من مغربها                              |       |
|     | ● السماء والنخان                                          |       |
| Α٧  | ● التحدى قائم ومستمر                                      |       |
|     | المادب :<br>المادة                                        | الغشش |
| 91  | ، القيقة                                                  | ونعرف |
| 90  | <ul> <li>نهاية العالم كما يصورها القرآن الكريم</li> </ul> |       |
| ١٠, | ● عندما يعبد الانسان عقله                                 |       |
| 1.0 | ● كيف ستعود الاجساد ٥                                     |       |
| 1-1 | • الانسان وعنام الايض٧                                    |       |

رقم الإيداع ٣٣٢٨ / ٩٨ الترقيم الدولى I. S. B. N. 6 - 0714 - 6

